

دانشكا، مك كل، مونتزال كانادا مؤسسة، الطلعات سلامي، شعبة ته ران ماه من المرك إذ ي كانينيكا يوقيان

الأمريكي لأب

ابواكحيت بجمتدين يُوسُف لعَامِرى النيشابورى

المنوفي سَنَة ٢٨١

بنعجة ومقانه أورب کی . روس

بَ بَرُوت \_ دَارُالكِندي

This is a reproduction of a book from the McGill University Library collection.

Title:al-Amad 'alá al-abadAuthor:'Āmirī, Muḥammad ibn Yūsuf, d. 991Publisher, year:Bayrut : Dār al-Kindī, 1979Series:Silsilah-'i dānish-i Īrānī ; 22.

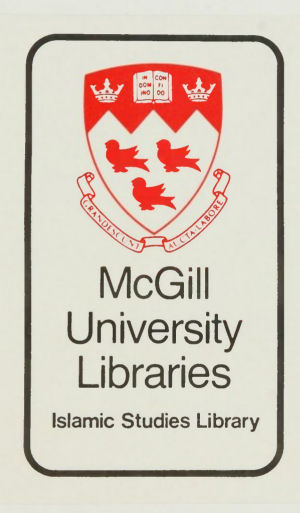
The pages were digitized as they were. The original book may have contained pages with poor print. Marks, notations, and other marginalia present in the original volume may also appear. For wider or heavier books, a slight curvature to the text on the inside of pages may be noticeable.

ISBN of reproduction: 978-1-77096-206-4

This reproduction is intended for personal use only, and may not be reproduced, republished, or re-distributed commercially. For further information on permission regarding the use of this reproduction contact McGill University Library.

McGill University Library www.mcgill.ca/library





سلسله دانش ایرانی

22

زير نظر

چارلز آدامز

استاد دا نشگاه مك<sup>م</sup>يل مدير مؤسسة مطالعات اسلامي

مهدى محقق استاد دا نشگاه تهران

وابستة كحقيقاتي دانشگاه مك 2مل

مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ نهر ان صندوق پستی ۲۰۱٤/۱۱۳۴

تعداد ۲۰۰۰ نسخة از این کتاب بوسیله ٔ دار الکندی بیروت چاپ شد چاپ مجدد وترجمه واقتباس از این کتاب منوط به اجازه ٔ ناظران این سلسله است

قیمت ۸۰۰ ریال

مرکز فروش انتشارات امیرکبیر وکتابفروشی طهوری مقابل دانشگاه تهران

AGG 3930

77

E. S. all

البطو والفتلة المرال

الجاد لو آدامز المناه ما تعنی مای برد الله عالم ما تعان اللام

مؤسط مطالعات اسلامی داندیاه مای هیل معبیه تهران مستدی سمی ۱۹۲۱ ۱۸۲۲

while and the first the same of the second o

Eni · · A Ub

مركز تردش المطارات المركيم وكالجردش طيروى مقابل دالمكاه تيران



دانشکا، مك كل، مونترال کانادا مؤسّب، مطالعات سلامی، شعبة ته ران ماری از کار کانیت کا با قرارت

al-Amad "ala al-abad الأمريكي لأب ابواكميتن مجمدين يؤشيف لعامرى النيشا بورى

Muhannad ibn YEnd Amin,

بنصب ومقسته أورب کی . روس

بَبُوت \_ دَارُالكِندي

AGG 3930

ism BP166.8 A45 1979

زير نظر

**چارلز آدامز** استاد دانشگاه مك<sup>ع</sup>يل مدير مؤسسة مطالعات اسلامي

مهدى محقق

استاد دا نشگاه تهران واستهٔ کحقیقاتی دانشگاه مك<sup>7</sup>دل

مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دا نشگاه مك تحیل شعبهٔ تهر ان صناروق پستی ۲۰۱٤/۱۱۳۴

> الطبعة الأولى ١٣٩٩ ه ١٣٩٩ م دار الكندي – بيروت ص ب ٥٣٧٩ / ١٤

در مقدمه کتاب یاد می کند که او پیش از این کتابهای زیر را تألیف کرده است :

نىة

ونیز میگوید که جز اینها رسائلی موجز ، وپاسخ های پرسشهای دینی گوناگون، وشرح أصول منطقی وتفاسیر مصنفات طبیعیه را برشته تحریر در آورده،وهمچنین تألیفاتی به فارسی بنام امیران ورئیسان کرده که همهٔ اینها در بلاد منتشر ومقبول نزد أفاضل عباد افتاده است .

وسپس گوید چون هپچ عاقلی از شناختحال آدمی پس از مرگ وجدائی روح أزنن معذورنیست ومصنفان کتابی ننوشته اندکه آگاهی بر تحقیق این مطلب دهد، وشبهات ملحدان واعتراضات طبیعیان وشکوك متکلمان ومطاعن دشمنان دین در این باره فراوان است ، من از خدا خواستم مرا یاری دهد بر تصنیف کتابی در این باره که با دلیلهای روشن وراست مؤید باشد وآن را «کتاب الأمد علی الأبد » فامیدم .

## سلسله دانش ایرانی

انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل كانادا – مونترال

شعبه تهران

زیرنظر : مهدی محقق و چارلز آدامز

۱ - شرح غرر الفرائد معروف به شرح منظومه حکمت سبزواری،
 قسمت امور عامه وجوهر وعرض با مقدمه فارسی وانگلیسی وفرهنگ
 اصطلاحات فلسفی، به اهتمام پروفسور ایزوتسو ودکتر مهدی محقق .
 ( چاپ شده ۱۳٤۸) .

۲ – تعلیقه میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه حکمت سبزواری، به اهتمام دکتر عبد الجواد فلاطوری ودکتر مهدی محقق ومقدمه انگلیسی پروفسور ایزوتسو (جلد اول ، چاپ شده ۱۳۵۲).

۳ – تعلیقه میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه حکمتسبزواری، مقدمه فارسی وفهرست تفصیلی مطالب وتعلیقات ، به اهتمام دکتر عبد الجواد فلاطوری ودکتر مهدی محقق ( جلد دوم ، زیر چاپ ) .

٤ ـ مجموعه محترانیها ومقاله ها در فلسفه وعرفان اسلامی ، به اهتمام دکتر مهدی محقق ودکتر هرمان لندلت ( چاپ شده ۱۳۵۰) .

حاشف الاسرار نور الدين اسفراينى ، باترجمه ومقدمه به زبان
 فرا نسه، به اهتمام دكتر هرمان لندلت ( نز ديك به انتشار ) .

۲ – مرموزات اسدی در مزمورات داودی ، نجم الدین رازی ، به اهتمام دکتر محمد رضا شفیعی کدکنی ومقدمه ٔ انگلیسی دکتر هرمان لندلت ( چاپ شده ۱۳۵۲) .

۷ – قبسات میر داماد ، به اهتمام دکتر مهدی محقق و دکتر موسوی بهبهانی و إبراهیم دیباجی و پروفسور ایزوتسو ( جلد اول ، متن ، چاپ شده ۱۳۵٦) .

۸ – مجموعه ٔ رسائل ومقالات درباره ٔ منطق ومباحث الفاظ به اهتمام پروفسور ایزوتسو ودکتر مهدی محقق ( چاپ شده ۱۳۵۳).

۹ – مجموعه مقالات به زبانهای فارسی وعربی وانگلیسی وفرانسه وآلمانی به افتخار پروفسور هانری کرین ، زیرنظر دکتر سید حسین نصر ( چاپ شده ۱۳۵٦) .

۱۰ – ترجمه ٔ انگلیسی شرح غرر الفرائد معروف به شرح منظومه ٔ حکمت ، قسمت امور عامه وجوهر وعرض، به وسیله ٔ پروفسور ایزوتسو ودکتر مهدی محقق ( چاپ شده ۱۳۵٦).

۱۱ – طرح کلی متافیزیك اسلامی بر اساس تعلیقه ٔ میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه ٔ حکمت به زبان انگلیسی، تألیف پروفسور ایزوتسو (آماده ٔ چاپ ) .

۱۲ – قبسات میر داماد ( جلد دوم )، مقدمه ٔ فارسی و انگلیسی و فهرست تفصیلی مطالب و تعلیقات و اختلاف نسخ ، به اهتمام پروفسور ایزو تسو و دکتر مهدی محقق و إبراهیم دیباجی و دکتر موسوی بهبهانی ( آماده ٔ چاپ ). ١٣ – افلاطون في الاسلام ، مجموعه متون تحقيقات ، باهمام دكتر عبد الرحمن بدوى ( چاپ شده ١٣٥٣) .

۱٤ – فیلسوف ری محمد بن زکریای رازی ، تألیف دکتر مهدی محقق
 ( چاپ شده ۱۳۵۲ ) .

١٥ – جام جهان نما، ترجمه فارسى كتاب التحصيل بهمنيار بن مرزپان
 باهتمام عبد الله نورانى ومحمد تقى دانش پروه (آماده چاپ).

١٦ – جاویدان خرد ابن مسکویه ، ترجمه تقی الدین محمد شوشتری، باهتمام دکتر بهروز ثروتیان بامقدمه بزبان فرانسه از پروفسور محمد ارکون ( چاپ شده ١٣٥٥) .

۱۷ – بیست مقاله درمباحث علمی وفلسفی وکلامی وفرق اسلامی، از دکتر مهدی محقق، بامتدمهٔ انگلیسی از پروفسور ژوزف فان اس وترجمهٔ آن از احمد آرام ( چاپ شده ۱۳۵۵) .

۱۸ – انوار جلیه ، عبد الله زنوزی ، باهتمام سید جلال الدین آشتیانی ، با مقدمه ٔ انگلیسی از دکتر سید حسین نصر ( چاپ شده ۱۳۵٤) .

۱۹ – الدرة الفاخرة ، عبد الرحمن جامى، باهتمام دكتر نيكولا هير ودكتر موسوى بهبهانى ( زير چاپ ) .

۲۰ ــ دیوان اسیری لاهیجی شارح گلشن راز، باهتمام دکتر برات زنجانی بامقدمه ٔ نوش آفرین انصاری ( چاپ شده ۱۳۵۷).

۲۱ ــ دیوان ناصر خسرو ، باهتمام استاد مجتبی مینوی ودکتر مهدی محقق ( چاپ شده ۱۳۵۷) .

۲۲ \_ الأمد على الأبد ، ابو الحسن عامرى ، باهتمام ا. ك . روسن ] ( چاپ شده ۱۳۵۷) .

مقدمه مصحح

ترجمه دكتر جلال الدين مجتبوى

تاريخ فلسفه درقرون اوليه اسلام ، كاملا شناخته شده است . توجه محققان جديد بيشتر پيرامون اشخاص برجسته وبزرگتر ، همچون كندى ( متوفى درحدود ٢٦١ / ٨٧٣) ، فارابي ( متوفى ٣٣٩ / ٥٥٠ ) وابن سينا ( ٢٨٤ – ٢٠٣٧) ، ودرباره فعاليتهاى ترجمه كه آثار عمده واساس يونانى را دردسترس استفاده كنندگان عرب زبان قرارمىداد، بوده است اما خطوط كلى سير تحول وتوسعه فكر فلسفى بهيچ وجه روشن نيست . زيرا قرن چهارم / دهم ، بخصوص، تماس وتأثير شديد وبااهميت ابن سينا اثرانحرافى وبازدارنده هم برحفظ سنت پيشين وهم برنظريه هاى كمتر استفاده كرده است ، مقدار قابل توجهى ازآثار ديگر فلاسفه قرن جهارم / دهم ازميان رفته است وفقط دردهه هاى اخير محققان به كشف عمد ماي ان رويا تراي معدار قابل توجهى ازآثار ديگر فلاسفه قرن بهارم / دهم ازميان رفته است وفقط دردهه هاى اخير محققان به كشف عده اى ازمنفكرانى پرداخته اند كه شايد خصوصياتومشخصات آن دور مرا عده اى ازمنفكرانى پرداخته اند كه شايد خصوصياتومشخصات آن دور مرا انتشار آثار أبو حیّان توحیدی ( متوفی ٤١٤ / ١٠٢٣ ) ، باطرحهای زنده وروشن آنهااز مجالس وحوزه های فلسفی بغداد در دوره T ل بویه ، توجه وعلاقه را به اشخاص برجسته ای نظیر مسکویه ( متوفی ۲۶۱ / ۱۰۳۰) وأبو سلیمان سجستانی (متوفی درحدود ۳۹۰ / ۱۰۰۰ ) برانگیخته است . بیشتر آثار باقی مانده مسکویه اکنون منتشر شده وموضوع شماری از تحقیقات وبررسیهای محمد ارکون و دیگران قرار گرفته است ( . منتخب صوان الحکمه أبو سلیمان ، علاوه برسه رساله مختصر تر وی ، توسط عبد الرحمن بدوی در ۱۹۷۶ درتهران انتشار یافته است (۲ ؛ لیکن بسیاری توحیدی، محققان را أز پروهش درباره فعالیت فلسفی در ایران، بخصوص شرق ایران ، در این دوره ، علی رغم این حقیقت که آن فعالیت ز مینه وپایه مستقیم برای ابن سینا بوده ، منحرف کرده است .

بنابرنظر توحیدی، فیلسوف بزرگ درایام او درخراسان أبو الحسن عامری بوده که درطی دوملاقات دربغداد با وی آشناشده بود. دست کم شش اثرازعامری بصورت خطی بجا مانده ، لیکن تاکنون فقط یکی آزاینها ، الإعلام بمناقب الاسلام ، انتشاریافته است (۳ . متنی که دراینجا آماده ٔ چاپ شده است ، الامد علی الأبد ، نافذترین ومؤثر ترین کتاب اواست . درکوشش برای ارائه ٔ یك بیان فلسفی از جاودانی وفنا ناپذیری نفس واحوال بعداز مرگ ، این اثر هم نشان دهنده و سعت دانش عامری فلسفه ودین وحی شده روشن می سازد . بحث تاریخی طولانی درباره فلاسفه یونانی درمقدمه این کتاب ، که بعدا به صوان الحکمة وارد گشته واز آنجا مکتر رونویس شده است، رشته مهمی را درانتقال سنت عقیده نگاری <sup>(۱)</sup> ( شرح عقاید ) یونانی به عربی نشان می دهد . امیدوارم که طبع وانتشاراین اثرتوجه وعلاقه ٔ وافر محققان فاضل را درباره ٔ یك شخص مهم که درسنت فلسفی اسلامی بناحق مورد غفلت وفراموشی واقع شده برانكیزد .

از آنجاکه من مطالعه وبررسی تفصیلی را درباره ٔ الأمد علی الأبد به زبان انگلیسی آماده می کنم، این مقدمه را به خلاصه ٔ شرح زندگی وآثار مؤلف وبعض شروح وتفاسیر درباره ٔ وضع کلی فلسفی وی اختصاص می دهم ، بدون آنکه بکوشم خود متن را به نحو مفصل ومشروح تحلیل کنم .

## مصنف

أبو الحسن محمد بن يوسف العامرى درخر اسان به دنيا آمد وبيشتر عمر خود را درآنجا گذرانيد (٤، ليکن مآخذ ومنابع باقيانده خراسانى درباره وى آگاهى اندكى به ما مى دهند .

درتاریخ نیشابور تألیف ابن البیّع الحاکم نیشابوری (متوفی ۲۰۱٤/۵۰۵) ازوی یادی نشده است ، وفقط بسبب یك تصادف اتفاقی است که الحاکم تاریخ وفات وی را برای ما ثبت کرده است . در شرح حال قاری مشهور قرآن أبو بکر أحمد بن الحسن بن مهران ، وی اشاره می کند که أبو بکر والعامری دریك روز ، ۲۷ شوال ۳۸۱ (٦ رژانویهٔ ۹۹۲) ، در نیشابور درگذشتند . ومی افزاید که أبو بکر در شب آن روزی که به خاك سپر ده شد به خواب یکی از دوستان آمدووقتی دوست وی درباره سرگذشت أو پر سید، پاسخ دادکه خداوند عامری را پیش روی من ایستانید و گفت « این فدیه

Donography \_ 1

( بلا گردان ) تواست از آتش » (٥ . از آنجا که ما از خود الأمد علی الأبد می داذیم که عامری شا گرد أبو زید بلخی معروف ( متوفی ۳۲۲ / ۹۳٤ ) بوده است (٦، بنابر این باید در عصر خوبی زیسته باشد. لیکن علاوه بر این نسبت شا گردی به بلخی ، چیزی درباره نخستین سالهای عمر او نمی دانیم .

عامری سالهائی ( حدود ۳۵۰ / ۳۵۰ = ۳۲۱ / ۹۷۲ ) را درغرب [کشورهای اسلامی ] در ری وبغداد ، گذرانده است ، ودرپیر امون این دوره عمر وی تااندازهای بهتر اطلاع داریم ، ودراین باره سپاسگزار توحيدى هستيم (٧. توحيدى دركتاب الإمتاع والمؤانسه خود باتأسف از قصور وعدم موفقیت مسکویه برای استفاده از فرصت در بهره گرفتن از مصاحبت ومعاشرت فلاسفه متعدد درطي أقامتش دررى كه كتابدار وزير أبو الفضل ابن العميد ( متوفى ٣٦٠ / ٩٧٠ ) بود سخن مي گويد ، مثلا، وی « یك كلمه از العامری نگرفت »، هرچند عامری پنچ سال در ری اقامت داشت (۸ . می دانیم که عامری درواقع مورد تشویق وحمایت ابن العميد بود، ليكن متأسفانه تنها منابع ومآخذ ما راجع به ارتباط آنان – توحیدی و مسکویه \_ بسیار مشوب به طرفداری و تمایل است ، توحیدی در اخلاق الوزيرين خود ، كه انتقاد و اعتر اض است به ابن العميد و صاحب بن عبًّاد ( متوفى ٣٨٥ / ٩٩٥ )، شهرت واعتبار ابن العميد را به عنوان حامی ویشتیبان سخی وکریم فرهنگئ وادب ، بوسیله ٔ مطالعه ٔ یکایك أشخاص تحت حمايت او، انكار مي كند. مثلاً مسكويه پرورده وتحت حمایت اونبود بلکه کارمندی بود که بامقرری اندك، خدمت می کرد . درست است که وزیر به عامری لقمهای می داد، لیکن این فقط برای آن بود که این مرد ، باتملق وچاپلوسی فر او ان می گفت که از خر اسان آمده تاعلم مكانيك راتحصيل كند . ابن العميد ، همچنان اغراق آميز ، پاسخ می داد که وی به همان اندازه نیازمند عامری درمطالعه متافیزیك (فلسفه اولی و الهیات) است که عامری محتاج او برای علم مکانیك است . بنا به گفته توحیدی، هیچ یك ازآنها چیزی از هیچ یك ازآن دوعلم نمی دانست (۹. درمقابل، بیان خود مسکویه ازورود عامری به دربار، با ستایشی طولانی از وزیر نمودار می شود :

... درباره منطق وعلوم فلسفی ، بخصوص متافیزیك (ما بعد الطبیعه) ، هیچ كس درروزگار اوجرأت ادعا [ی دانشی ] در حضوروی نداشت ، مگر به عنوان یك محصل ودانشجو به این امید كه ازاو بهره گیرد، نه به عنوان یك فاضل واستاد . من أبو الحسن العامری را در حضوراو دیدم ... كه از خر اسان آمده ، به بغداد رفته وبازگشته بود ؛ در نظر او فیلسو فی كامل می نمود ، وشرح و تفاسیری درباره كتب ارسطو نگاشته بود . اما وقتی وسعت دامنه دانش استاد را در زمینه علوم و ذهن سریع الانتقال و حافظه نیكوی او راكشف كرد، دربر ابر او زانو زد و مطالعات خود را با وی از سر گرفت ؛ خود راكس احساس كرد، كه باید از او بیاموزد، و اینك با وی شماری از كتابهای غامض و مغلق ( مغتلقه ) را مطالعه می كرد....(۱۰).

این هردوگز ارش دلائلی برای تحقیر توانائی ولیاقت عامری دربر دارند، لیکن این گز ارشها مارا از صمیمیت روابط اوبا ابن العمید آگاه می سازند. همین امربه او امکان دستر سی به کتابخانه وزیر را (که در اینجا باید بامسکویه به هر حال از لحاظ پیشه معاشر بوده باشد ) داد ، وبه علاوه مقدمه ای برای آشنائی باسایر فضلا و دانشمندان درباربود . یکی از این جهله ، ستاره شناسی به نام أبو جعفر خازن ( متوفی در حدود ۲۰ ( ۹۰ ) ، مصاحب ومعاشر البلخی استاد عامری بوده، وشاید در ورود عامری به ری دخالت داشته است (۱۱ .

ادعای مسکویه که عامری پیش از ورود به ری دربغداد بوده، هرچند ممکن است درست باشد ، درسایر مآخذ تأیید نشده است . توحیدی می گوید دو بار باعامری دربغداد ، در ۳٦٠ / ۹۷۰ وباز در ۳٦٤ / ۹۷۶ ، ملاقات کر ده است (۱۲. از آنجا که ابن العمید در ۳٦٠ / ۹۷۰ د رگذ شته است ، نخستین ملاقات باید پس از ترك ری بوده باشد ؛ شاید بعد از فوت وزیر . در این موقع است که توحیدی فقط می نو یسد که عامری را دیده است که در باره ٔ جواز شرب خمر در مجمعی از فقها بحث می کرد، و مجذوب و مفتون روش خود در باره ٔ بحث فقه با کلمات و اصطلاحات فلسفی بود (۱۳ .

عامری احتمالا از بغداد به ری برگشت، جایبی که پسر ابن العمید، أبو الفتح ذو الكفايتين ( متوفى ٣٦٦ / ٩٧٦ )، جانشين يدر شد . به هرحال ، وقتى أبو الفتح براى مدت چهارسال به بغداد فرستاده شد ، عامری همراه أو بود . وزیرتالارهای پذیرائی داشت وشبهای مختلفی را برای فقها، ادبا ، متکلمین ، ومتفلسفین تخصیص داده بود . توحیدی گزارش می دهد که شخصاً تحت تأثیر مباحثات و تبادل نظر های عامری بافیلسوفان بغدادی واقع شده است ، أما این فیلسوفان شریك هواخواهی وشیفتگی وی نبودند، آنان از عامری خیلی سرد استقبال می کردند ، و توحیدی رفقای خو درا به علت روش بد و دشمنی تنگ نظر آنه شان نسبت به کسی که اهل مرکز خلافت ( بغداد ) نبود سرزنش می کند(۱٤.امّا وی درجای دیگر توضیح می دهد که این عدم محبوبیت به علت روش خشن و نامپذآب خود او (عامری ) بوده است (۱۰. یك تصویری که توحیدی ازاین گونه اصطکاك وبرخور د ارائه مي دهد گز ارشي است درباره مواجهه عامری با أبو سعید سیر افی ( متوفی ۳۶۸ / ۹۷۹ )، استاد نحوی آن عصر ، دریکی از تالاهای أبو الفتح . عامری از آن مرد بز رگ پر سید که طبیعت باء بسم الله چیست، أبو سعید که بواسطه ٔ ابتذال این پرسش احساس بی حرمتی وافسر دگی نمو د لطافت راشعری دربر تری سکوت نسبت به سخن ابلهانه آورد ، وأبو الفتح نیز بلافاصله اشعار دیگری باهمان مضمون خواند . ابو سعید بعدا به توحیدی گفت که این مواجهه حتی تلخترونیشدارتر از مناظره مشهوری بوده است که سابقاً باابو بشر متی بن یونس ( متوفی ۳۲۸ / ۹٤۰ ) داشته است (۱٦ .

خاطر عامری باچنین اهانتهایی آزرده وتلخ می شد . دربازگشت به خراسان، وی گزارش می دهد که اهل عراق درظاهر لطافت وظرافت دارند ، اما درباطن خشن وناهنجار ودورو وریاکارند ، ورفتارشان باغیر اهل عراق عموماً وبااهل خراسان خصوصاً متکبرانه واهانت آمیز است . به عقیده وی بهترین صفت برای مرد آنست که جوهر شرقی وظاهر عراقی داشته باشد، وبدین وسیله متانت واستواری خراسانی را باظرافت ولطافت عراقی درهم آمیخنه ، از خشکی اولی وازسبك سری وهرزه درایی دومی پرهیز کرده است (۱۷

بعید به نظر می رسد که عامری پس از تجربه های بغدادش باز هم مورد التفات و احسان ابو الفنح باقی مانده باشد. ما نمی دانیم که آیا در مراجعت وزیر به ری در ۳٦٥ / ۹۷۵ اور ا همراهی کرده است یا نه ؛ ابو الفتح یکسال بعد کشته شد. به هرحال عامری در حدود ۳۷۰ / ۹۸۰ به ناحیه<sup>3</sup> نیشابور برگشت (۱۸. تنها اطلاعی که ما در باره ٔ سالهای بعد او داریم آگاهی کمی است که می توان از آثار باقی مانده او گر دآورد. به نظر می آید که وی با دربار سامانی در بخارا طرح ارتباط ریخته (یا احتمالا تجدید کرده) است. کتاب التقریر لأوجه النقدیر أوباید بزودی پس از بازگشت از غرب نوشته شده باشد، زیرا این کتاب به أبو الحسین عبد الله ( درمتن : عبید الله ) بن احمد ، که همان ابو الحسین عتبی است ، و در بخارا از ۳۲۷ / ۹۷۷

١٧ الأور على الأبد - ٢

است (۱۹. ( این همان مردی استکه ابو عبدالله محمد بن احمد خوارز می مفاتیح العلوم خودرا به او تقدیم واهداء کرده است ) (۲۰ .

الأمد على الأبد، كه به كسى اهداء نشده است ، بنابر آخرين صفحه كتاب در ٣٧٥ / ٨٥٥ در بخارا تمام شده است . بالاخره ، الاعلام بمناقب الاسلام به « أبو نصر » ، كه « الشيخ الفاضل » و « الشيخ الرئيس » ناميده مى شد ، تقديم شده است . اين شخص احتمالا يا أبو نصر عتبى ، دائى مورخ همنام خود است ، كه خويشاوند نز ديك وزير وخود صاحب البريد درنيشابور در ٣٧٢ / ٩٨٢ بوده است ، يا ابو نصر احمد بن على ميكالى ، رئيس نيشابور ، كه به سبب دانش خود مورد ستايش و تمجيد عتبى مورخ والثعالبى اديب معروف وديگران بوده است (٢١ چنانكه پيش ازاين اظهار شد ، عامرى در نيشابور در ٣٨١ / ٩٩٢ درگذشت .

از نرأد وتبار خانواده ٔ عامری چیزی نمی دانیم . نسبت اوممکن است ازیك قبیله ٔ عرب بوده باشد ، لیکن ممکن است این نسبت ازیك جد أخیر به نام عامر آمده باشد . وی درادبیات بعدی غالباً نیشابوری نامبده شده، اما این نسبت درمآخذ موجود موجه نیست . ازیك اشاره ٔ تصادفی در معجم البلدان ، می توانیم استنباط کنیم که وی از دواج کرده ولا اقل یك فرزند داشته است . یاقوت از شخصی از قریه ٔ خشین دیزه ( نز دیك نستف – نخشب ) به نام اسماعیل بن مهران خشین دیزی ، داماد أبو الحسین العامری ، یاد می کند (۲۲ .

## آثار عامری :

خوشبختانه در الأمد على الأبد ، فهرستى از آثار عمده عامرى زقول خود او ، دردست داريم (۲۳ . ازآنجاكه الأمد على الأبد فقط شش مال پيش از مركَ مصنف نوشته شده است ، اين فهرست احتمال مى رود که نسبه ٔ جامع باشد ، هرچند مشتمل بررساله های کوچك ( رسائل وجیزه ) ، یاشروح یا آثار او به زبان فارسی ، نیست . از هفده کتابی که در فهرست هست ، چهار کتاب بجامانده است و اینهاعبارتند از :

الاعلام بمناقب الاسلام، نسخه استانبول ، راغب پاشا ١٤٦٤ (مورّخ ٥٢٥ ه )، از ورق ١ تا ٢٨ ، ويرايش احمد عبد الحميد غراب ، قاهره، ١٣٨٧ / ١٩٧٦ .

انقاذ البشر من الجبر والقدر، نسخه پرينستن ۲۱۶۳ (B) (مورخ ۵۹۲ ه)، صفحات ۲۶ – ۷۷.

التقرير لأوجه التقدير ، نسخه ٌ پرينستن ٢١٦٣ (٣٩٣ ) صفحات ١ – ٢٥ .

الابصار والمبصر، نسخه قاهره، تيموريه حكمت ٩٨، صفحات ١ – ٢٢.

ازسیز ده کتاب بقیه، عامری در جای دیگر درآثار بجامانده ٔ خو د به نه کتاب اشاره می کند ، وچهار کتاب دیگر ناشناخته اند . مولفان بعدی به عامری آثاری باعناوینی که دراین فهرست نیست نسبت ندادهاند؛ درواقع تمام مراجعات به پنج کتاب بجامانده است ، بایك استثنا یعنی النسك العقلی والتصوف الملی (۲٤ .

مادلیل ومدرك روشنی برای یكی بودن هیچ یك ازرسائل یاآثارفارسی كه عامری به آنها ارجاع واشاره می كند نداریم . اما این سه شرح را می *تو*ان یكی گرفت :

شرح کتاب البرهان لارسطاطالیس ، که دوباردر الابصار والمبصر ( صفحات ۳ و ۱۲) به آن اشاره شده است .

شرح کتاب النفس لارسطاطالیس ، که یکبار در الابصار والمبصر ( صفحه ٔ ٥) به آن اشاره شده است . شرح مقولات ارسطو .م. تورکر <sup>(۱)</sup> اخیرا متنی باعنوان تفسیر معانی الفاظ ارسطوطالیس فی کتاب المقولات منتشر نموده ، که الواهبی نامی آن راخلاصه کرده بوده است (۲۰ . این کتاب مشتمل برشروح قطعات منتخب از مقولات است ، کهبه عدهای کثیر از مفسران یونانی وعربی نسبت داده شده است . از مفسران عربی ، فارابی و ابو جعفر خازن و ابو سلیمان سجستانی و دیگر اند ؛ اما آخرین و مذکور ترین مؤلف العامری است. شروحی که به اونسبت داده شده یقینا به تفسیری کامل درباره مقولات دلالت می کند ، که باحآل قوی مأخذ نقل توحیدی درباره تعریف عامری از کلمه یونانی قاطیغوریاس است (۲۲ .

همچنین رساله فصول فی المعالم الإلاهیة است که در حالی که در فهرست الأمد علی الأبد نیست ، اما شاید جزء « رسائل کوتاه » ملحوظ شده باشد ؛ در استانبول درنسخه اسعد افندی به شماره ۱۹۳۳ (اور اق ۱۱۰ تا ۲۰۱) محفوظ است ؛ این نسخة خطی بدون تاریخ است ، وصفحه آخر را ندارد. نام مؤلف صریحاً در آغاز دیده می شو دکه ابو الحسن محمد بن یوسف العامری است ؛ هم سبك نگارش و هم محتوی و مضمون آن بانوشته ها و آثار او تطبیق می کند (۲۷ .

سرانجام ، عده اى از محققان اخير كتاب السعادة والاسعاد في السيرة الانسانية را به عامرى نسبت دادهاند . پارهاى توضيحات درباره تاريخ نويسندگى اين كتاب دراينجا شايسته است . اين نسخه ، كه اكنون در مجموعه محسربيتى <sup>(۲)</sup> است ابتدا توسط محمد كرد على در ۱۹۲۹ مورد توصيف واقع شد (۲۸ . اول وآخر اين كتاب افتاده ودروسط دردوجا

> M. Türker \_ 1 Chester Beatty \_ 7

ناقص است و یار گیهائی دارد. عنو آن کتاب چندین بار در سر فصلهای بخشهای کتاب آمده است ، که دریکی ازآنها نام مصنِّف نیز به عنوان ابو الحسن بن اببي ذر ذكر شده است (۲۹. صورت وهيأت اين كتاب ، شرح عقایه (عقیدہ نگاری) درباب اخلاق وسیاست است ، بانقل قولهائی از مؤلفان ومصنفان یونانی و ایرانی و اسلامی همر اه شروح و تفاسیر ی که یا با ضمیر شخص اول عرضه شده یابه ابو الحسن نسبت داده شده است. طولاني ترين نقل قولها از افلاطون ( بخصوص ازكتاب جمهوري ) وارسطو ( مخصوصاً اخلاق نیکوماخسی) است . هیچ اطلاعی دربارهٔ شرح زندگانی ابو الحسن بن ابسی ذر یافت نشده است . اما آربری (۱) خاطرنشان کردہ است که ہیچ مؤلف ومصنّفی دیر تر از آغاز قرن چھارم/ دهم دراین متن ذکر نشده است . عباراتی در مآخذی مانند خدای نامه و جاویدان خرد هست که دلالت دارد براینکه به او محیطی ایرانی – مثلاً دربارسامانی – پیشنهاد شده که درآنجا کتابخانهٔ مهمی بوده مشتمل برمجموعه وسيعي از مآخذي كه درآن اثر ديده مي شود (۳۰ . مينوى اين شخص راباعامری یکی می گرد بدون اینکهاشاره کند که نخستین کسی است كهچنين كرده يامدرك وبرهانصريحي براي اين انتساب ارائه دهد. اما اين نظریه بطورواضح بوسیله ٔ این حقیقت که استاد عامری ، ابو زید بلخی واستاد بلخي ، الكندى ، هردوچندين باردرالسعادة والإسعاد يادشده اند تأييد وتقويت مي شود (۳۱ . اما مينوي اين متن را بصورت چاپ عکسي از دست نویس خود اوکه از نسخه ٔ خطی رونویسی شده منتشر کرده است. وی صفحه گذاری اصلی را حفظ نکرده ( چنانکه از اشاراتی که کرد علی در مقاله خود نموده برمی آید )، ونه روشن است که کدامیك از تصحیحات

Arberry - 1

حاشیه ای مربوط به او وکدام مربوط به نسخه اصلی است. به علاوه، اودو ورق به متن افزوده است، ومی گوید این دوورق ازیك رونوشتی است که درآعاز این قرن وقتی آن نسخه هنوزدر مصر بوده برداشته شده است . یکی ازاینها شامل دعا وثنا ونام کامل مصنّف است. درمتن منتشر شده این نام ابو الحسن محمد بن یوسف ابی ذراست ، امادریك حاشیه<sup>3</sup> شده این نام ابو الحسن محمد بن یوسف ابی ذراست ، امادریك حاشیه توضیحی آمده است که قرائت اصلی ( و این بایدبه معنی نسخه اصلی باشد) به عنوان ابو الحسن یوسف بن ابی ذراست . « الحسین » رابه آسانی می توان به « الحسن » تصحیح کر د تابا نقل کوتاهتر این نام درخودمتن مطابق باشد ، لیکن جا دادن « ابن » در این نام دشوارتراست .

من هیچ توازن دقیقی میان متن السعادة والإسعاد وآثار مو جود و بجامانده عامری نیافته ام.گلچین (جُنگَک) مسکویه از عبارات واقوال عامری کلمه به کلمه با السعادة والإسعاد تطابق دارد، لیکن در حقیقت این تعریفی مشهور از ارسطو است(۳۲ . زمینه این تعریف نیز درهرمورد خیلی شبیه است ، اما عبارات و جمله بندی کاملا مختلف است . این نکته شاید اهمیت داشته باشد که کلمه پوشیده معنی ورمزی « العارف» که چهار باردر السعادة والإسعاد آمده در نقل قول مسکویه از عامری نیز ذکر شده است .

بطور كلى توجه وعلاقه اى قوى به اخلاق يونانى ، مخصوصاً اخلاق نيكوماخسى، واستفاده فراوان ازافلاطون وارسطو ، باصبغه نوافلاطونى متأخر ، خصوصيت هم عامرى وهم السعادة والإسعاد است . از سوى ديگر ، بعض عبارات السعادة والإسعاد فاقد خصوصيت عامرى است ، ليكن اين معنى باتوجه بهماهيت عقايد نگارى دراين كتاب ، ناچيز است. بیشتراین دلیل وبیتنه ، اگر ما فرض کنیم ، چنانکه رُزنتال <sup>(۱)</sup> فرض وپیشنهادکر ده است (۳۳ ، که السعادة والاسعاد یك تألیف پیشتر ونخستین عامری است ، قابل اغماض است . اینکه آربری « فیلسوف متأخر » ( بعض الحدث من المنفلسفین ) را، که درمتن ذکرشده ، بافارابی یکی می گیر د بااین نظریه ساز گاراست ، بخصوص درآثار موجو د و بجامانده ٔ عامری هر گزنام فارابی یاد نشده است. اما یوسف بن ابی ذر باز هم مشکلی باقی می ماند ، وشاید این سئوال و بحث همواره بازگذار ده شو د تا السعادة والاسعاد تمام و کمال مطالعه و بررسی شو د (۳۲ .

اگر السعادة والاسعاد تصنيف عامرى باشد ، پس منهاج الدين ، كه كلابادى <sup>(۲)</sup> به ابو الحسن بن ابى ذر نسبت مى دهد، ودرآن شعرى از شبلى نقل شده است<sup>(۳)</sup> نيز بايد تأليف او باشد . كلابادى همچنين تفسيرى ازيك حديث قدسى از ابن ابى ذر ارائه مى دهد (۳۵ . اگر اين اثر از عامرى باشد، ممكن است با النسك العقلى والتصوف الملى يكى باشد، والا يكى از آثار اوليه او ، مانند السعادة والاسعاد ، از فهرست الأمد على الأبد افتاده است.

## عامری وفلسفه :

یك سئوال مهم وقابل توجه پیرامون فهرست آثارعامری اینست كه مطالب دینی درچند كتاب ازآنها مورد بحث واقع می شود . چهاركتاب

Rosenthal - 1
 ۲ – ابو بكر محمد بن ابن اسحق كلابادى بخارائى ( متوفى ٣٨٠ ) .
 ٣ – آن شعراين است :
 علم التصوف علم لا نفاد له علم سي سماوي ربوبي فيه الفوائد لا رباب يعرفها اهل الجزالة والصنع الحصوصي

نخستین مخصوصاً درباره دین است، کتاب بعدی ظاهراً درباره علم اخلاق است ، سپس در دنبال آن دوکتاب دیگر راجع به مطلب مهم کلامی درباره تقدیر است . توجه وعلاقه عامری به دین به ماورای اسلام گسترش یافته است.الإعلام بمناقب الاسلام تااندازه زیادی مقایسه (برنامهای) اسلام بایهودیت ، صابئیت ، مسیحیت ، زرتشتیت وشرك است . ظاهراً بحثهای بیشتری درباره این ادیان هم در الإبانة عن علل الدیانة والإرشاد لتصحیح الاعتقاد وجود داشته است (۳۲ . عامری احتمالاً این توجه وعلاقه به تطبیق ومقایسه ادیان را از شیخ خود ابوزیدبلخی به ارث برده ، که کتابی باعنوان شرایع الادیان نوشته بوده(۳۷ ، وبلخی بنوبه نوبه نوددراین طریق از استاد خویش الکندی ، پیروی کرده است . می دانیم نوددراین طریق از استاد خویش الکندی ، پیروی کرده است . می دانیم نوددراین طریق از استاد خویش الکندی ، پیروی کرده است . که الکندی ردهائی درباره مانویان و ثنویان نوشته بوده ، و بابرگز ار ش فهرست وی همچنین منبع مستقیم برای رساله در باب صابئیان تألیف شاگردش احمد بن طیت سرخسی( متوفی ۲۸۲ / ۹۹۹) بوده است . شاگرد دیگر الکندی و هموطن ابوزید، ابو معشر بلخی ( متوفی ۲۷۲ / شاگرد دیگر الکندی و همابد وهیاکل جهان نوشته است (۳۹

عامری نسب نامه وشجره ٔ فلسفی خویش راارج می نهاد . در الأمد علی الأبد (ص ۲۱) وی ابو زید را برای دانشمندیش می ستاید، اما بالاترین تمجید وستایش راباعنوان « حکیم » برای الکندی اختصاص می دهد . حتی اگرمانتوانیم از « مدرسه ٔ » کندی بمعنای تأسیس رسمی آن سخن گوئیم ، مسلماً سنت وراه ورسم فکری کندی بیش ازیك قرن پس ازمر گ فیلسوف آگاهانه محفوظ وموجود بوده است (٤٠ و درآثار باقی مانده ٔ عامری ، علاوه برعلاقه ٔ اوبه تطبیق ومقایسه ٔ ادیان ، دلائل ومدارك فراوانی برای جانبداری وی نسبت به مذهب کندی وجود دارد. این نکته رامی توان از ویژگیهائی مانند طرزتلقی مثبت اونسبت به علم این نکته رامی توان از ویژگیهائی مانند طرزتلقی مثبت اونسبت به علم نجوم وطالع بینی ورد کیمیا، به تارو پود و شکل کلی نظام نوافلاطونی او، که ، مانند کندی ، تأثیر ات نیرومند پروکلوس <sup>(۱)</sup> و فیلوپونوس <sup>(۲)</sup> رافاش می کند گسترش داد . ( عامری ، مانند کندی، بافار ابی و ابن سینا در قبول سلسله مر اتب عقول افلاك همعقیده و همفکر نبود ) . مجموعه ٔ الفاظ ولغات و سبك عامری نمو دارمقیاسها و معیارهای زبان فلسفی است که از زمان الکندی حاصل و رایج شده بود ، لیکن به نظر می رسد که وی از تمایل کندی به و ابسته ماندن نز دیك به منابع خود پیروی کرده است و نتیجه ٔ این امر گهگاه اشتباهات تاریخی است .

اما رابطه وپیوند مهم عامری به الکندی همان طرزتلقی اونسبت به اسلام ونسبت به مسأله ٔ قطعی عقل ووحی است . الکندی دراین مسأله نسبة ٔ محافظه کار بود ( یعنی نسبت به فارابی وابن سینا ، که نه بطور کاملا موجه ، به عنوان نمایندگان نمونه برای فلسفه ٔ اصیل اسلامی انتخاب شده اند ) . الکندی میان « معرفت بشری » ، که از طریق جد وجهد بدست می آید ، ویك « معرفت الهی » برتر ، که بوسیله وحی نشان داده می شود ، فرق وتمایز می نهاد، واصولا ً وجو د هرنزاع وکشمکشی را میان آن دو رد می کرد . آنجا که درواقع سنت فلسفی آشکارا با اسلام تصادم و مخالفت داشت ، مثلا ً در عقیده به عدم تناهی زمانی جهان وانکار معاد جسمانی ، وی صریحاً جانب اسلام رامی گرفت (۱ ٤ .

بلخی ظاهراً در طریق اصلاح وسازش میان فلسفه واسلام بیشتر کوشیده است ، هرچند دلیل ومدرك برای این فکربسیارناقص وپراکنده است . امروزه وی را اساساً به عنوان یك جغرافی دان می شناسند، وفقط

> Proclus - 1 Philoponus - 7

یك كتاب جغرافیائی از او معلوم شده كه بجامانده است ، لیكن وى نویسنده اى پركارو داراى تألیفات فر او ان دربسیارى از زمینه هابو ده است ، و در فهرستى كه بیش از پنجاه اثر از او توسط یاقوت داده شده جغرافى فقط جاى كوچكى را اشغال مى كند (٤٢ . علائق او به اندازه اى متنوع وگوناگون بوده است كه مؤلفان ومصنفان قرون ميانه ندانستندكه او راچه بنامند. • ى در كتاب فهرست درميان ادبا پديدار مى شود ، بااين شرح كه « او در تصنيفات و تأليفات خوداز عرف و تداول فلاسفه پيروى مى كرد ، ليكن چون به ادبا شباهت داشت و به آنها بيشتر نز ديك بود ، من او رادراين بخش از كتاب جاى داده ام (٤٣ . ثعالبى ، بلخى رابراى سبك و اسلو بش مجيد و ستايش كرده است ( البلاغة و التأليف ) ؛ يك مأخذ ديگروى را يكى از سه متكلم جهان ( همراه على بن عبيده و جاحظ ) مى نامد، توحيدى مى گويدكه وى درعراق به عنوان « جاحظ خر اسان » شناخته شده بود (٤٤ .

ازسوی دیگر ، شهر ستانی ، بلخی را درمیان فلاسفه ٔ اسلامی جای داده است ، وعناوین بعضی از آثاراو ، علاوه بررابطه اش با الکندی ، یقیناً این عنوان ولقب راتوجیه می کند(٤٥ . اما درعین حال ، وی پس از آنکه در آغاز باامامیه نز دیل بود ، علاوه برعلاقه ٔ مفرط به علم نجوم وطالع بینی ، برای ارضاء علما وفقهای آن روز هواخواه وطرفدار محافظه کاری مذهب تسنن بود. گز ارش داده اندکه مفتی بلخ گفته است « رأی او درست وعقیده اش صحیح است، هیچ چیز را در دیانت اونمی توان مورد انکار واعتر اض قرارداد، برخلاف اکثر کسانی که خویشتن را وقف فلسفه می کنند» (۲۵. کمال الدین ونظم القرآن بلخی رافضلا وعلمای دینی بخصوص ستو ده اند . درمورد کتاب اخیر گفته اند: « وی از آنچه درباره ٔ قرآن بجز معنی لفظی ( ظاهر ) گفته شده دور وبرکنار ، واز تفسیر وتأویل واجمال وابهام (مشکل) آزاد بود». وی همچنین از شرکت درنز اعهائی که برسر شایستگیها و فضائل نسبی اصحاب پیغمبر میان عربها و شعوبیه درمی گرفت امتناع داشت ، وبیطر فی خو در ادرتمام سه مسأله بااستشهاد مناسب و مقتضی از قرآن و حدیث تقویت می کرد (٤٧ . تو حیدی همچنین نظم القرآن رامی ستاید، و اعلام می کند که « هیج کس دیگر حکمت و شریعت را مانند او ترکیب و تألیف نکر ده است » (٤٨ .

ما در خصوص تحصیلات عامری زیرنظر بلخی جز همین که شاگرد وی بوده چیزی نمی دانیم ، لیکن میراث اواز این برخور د وار تباط روشن است . ما می توانیم گزارش توحیدی را، که پیش از این ذکرشد، در باره ٔ استماع بحث فقهمى او راجع به شرب خمر باكلمات واصطلاحات فلسفى به یاد آوریم (٤٩. و پیوند او بابلخی درکوشش بر ای وفق دادن و هم آهنگ ساختن فلسفه وشريعت دريك بحث جالب توجه راجع به اخوان الصفا ، که توحیدی آن را گزارش کرده ، آشکار است . فقره مورد بحث در جریان حمله ٔ شدیدی که محافظه کار بزرگ الجریری ( متوفی ۳۶۰ / ۹۷۱ ) به آنها کرده رخ می دهد، که ادعای آنان راکه فلسفه را با دین توفیق وآشتی داده اند فقط حیله و نیرنگی می داند به منظور خر اب کر دن اقتدار و حجیت شريعت . پس از ارائه عده ای از دلائل کلی عليه نظريه وطرز تلقی اخوان، موارد گذشته این «نیر نگئ» (حیله) را که آزمایش شده و شکست خور ده ... نشان می دهد . نخست بلخی است ، که به این گفتارمتهم بود که فلسفه وشريعت شبيه ومكمل يكديگرند، مانند مادر ودايه؛ وي همچنين يك شیعی زیدی بود . دوم ابو تمام نیشابوری است ، که وی نیز یك شیعی نامیده شده ولی درباره او چیز دیگری دانسته نشد . سوم عامری است :

... واین دقیقاً همان چیزی است که عامری بدان می کوشید .اماوی پیوسته ازجائی به جای دیگر بیرون می رفت ، خون اوخواسته می شد،

وبرای قتلش توطئه می شد . زمانی دردربار ابن العمید بست نشست ، گاهی دیگرازسرکرده ٔ نظامی درنیشابور پناه جست ، وزمانی دیگر می کوشید بانوشتن کتبی در یاری وحمایت اسلام درمیان توده محبوبیت بدست آورد . مع هذا على رغم چنين كوششي به خلاف دين الحاد ، واعتقاد به ازلیت جهان ، وبه قول به ماده وصورت ، زمان ومکان ، وازاین قبیل مهملات ومزخرفات که خداوند نه درکتاب خود فرستادهونه پیغمبر به آنها سفارشی کرده ، وزه اجماع امت درپی آنهابوده ، متهم شد . بعلاوه ، وی عادت داشت که باهر بدعت گذاری صمیمانه همسخن شود، از هر شخص مشکوك ومظنونى مطلب بگيرد ، وخطاب كلام خودر امتوجه كسانى سازد که مدعی داشتن معنی سری وباطنی برای آنچه روشن وظاهراست ومعنى ظاهر وواضح براى آنچه باطنى وغير واضح است بودند. اما عقيده من اینست که مراجعی که وی ازآنها اقوال خود راگرفته است ، مانند ارسطو وسقراط وافلاطون، گروهی بیدین اند که درکتب <del>خویش دربارهٔ</del> معانی ظاهری وباطنی سخن گفته اند وچنین سخن وتوط<sup>ی</sup>ه ای فقط بوسیله<sup>و</sup> کسانی که منکر اسلام اند بافته وچیده می شود درحانی که وضع مشکوك ومظنون خود را پنهان مي کنند (٥٠ .

نسبت به بعضی از این اتهامات ، عامری یقیناً اقرار به گناه می کند. وی مسلماً درباره ماده وصورت ، زمان و مکان سخن گفته است و این راکه آیا به از لیت جهان معتقد بوده یانه خواننده می تواند از بحث مندرج در فصل کا الأمد علی الأبد (صفحه ۲۸ ف.) داوری کند . اماوی باطنیه را مورد حمله و اعتراض قرار می دهد (رجوع شودبه صفحات ۱۷،۷ . کاف . ذیل ) به هیچ دایل و مدرکی برای تأیید اینکه عامری به عنو ان یك فراری مسافرت کرده باشد وجود ندارد ، هرچند هرکسی که مدعی فیلسوف بودن باشد ناگزیر در معرض دشمنی و مخالفت امثال الجریری خواهد بود .

همچنین رد توانکار الجریری درباره ٔ فلسفه است که وی را وا داشنه که بلخی وعامر ی را با اخوان الصفا پیوند وارتباط دهد . اینها همه، چنانکه الجریری دریافته ، در ضرورت نیاز به توجیه پی جوئی علوم دنیوی ، و مخصوصاً فلسفه ، بامبنای دینی شریك وانبازبودند ، والجریری علاقه ای نداشت که هیچ فرق و تمایزی دروسائلی که برای این کار می یافتند بنهد .

پژوهشی درباره ٔ رابطه ٔ میان عامری واخوان الصفا خود موضوع یك مطالعه وتحقیق خواهد بود ، و در اینجامن فقط بطور خلاصه می گویم که ، هرچند این هر دوتااندازه ٔ زیادی در استفاده از منابع مشترك سهیم وشریك بودند ، در آثار بجامانده ٔ عامری چیزی وجود نداردکه دلالت برهمدمی و همفکری نسبت به دید کلی آنان داشته باشد . بر عکس ، حمله و اعتر اض او به باطنیه شاید همچنین دلیلی باشد بر طرز تلقی اونسبت به اخوان (اگر وی آنان را می شناخت ) .

راجع به كتب عامرى كه درحمايت اسلام نوشته ، جريرى يقيناً درباره الاعلام بمناقب الاسلام كه اكنون پروفسور غراب دردست طبع دارد ، مى انديشيد(٥١ . چنانكه پيش ازاين ياد شد ، هيئت اين كتاب مقايسه منظم اسلام باسايراديان درباره مطالب گوناگون است ، بابراهيني ( بندرت سختگيرانه ) دربرترى وتفوق آن . مخاطب منظور بطور واضح اهل ديانت وطبقه متوسط دينداراست ، ونكته مهمى كه بكاررفته اينست كه فلسفه نه تنها دشمن اسلام نيست ، بلكه مى تواند عملاً درحمايت و دفاع آن سو دمند باشد. عامرى نظريه خو درا در باره ارتباط ميان علوم دنیوی و دینی درنخستین فصول کتاب می نویسد و فضائل و مزایای هر دور توضیح می دهد و از فلسفه در برابر حملات متشرعین ، و همچنین برعکس ، دفاع می کند . وی «گروهی از فلاسفه » و « دسته ای از باطنیه » رابرای این ادعاکه شخص خردمند وروشنفکر نیازی به انجام و اجرای و اجبات دینی ندارد مگرتا آنجاکه این امربه اوبرای نظارت وکنترل تو ده کمك کند ، و نیزبرای این ادعاکه معرفت باید برای معرفت جستجوشود . نه به عنوان راهنهایی برای تصحیح عمل ، مورد حمله و اعتراض قرارمی دهد . زیرا عمل فوق معرفت است و علوم دینی فوق علوم دنیوی ، و نیز آنها برتر و ما فوق هستند زیرامبتنی بروحی اند ، و بنابرین فقط آنها از شك و تر دید مصون و ایمن اند . و انگهی عقل انسانی در حالی که می تو اند بر ای ما بعضی اصول کلی اخلاق رافر آآورد ، محدود است به شناخت خصو صیات عملی که بر ای انسان سو دمندتر است ، یا خصوصیات مسائلی مانند آفرینش می کند (۲۰)

عامری می گوید، درزمنیه ها وقلمروهائی که عقل را بدانها دسترسی نیست ، در حقیقت عقل باوحی تناقض ندارد . چنانکه می نویسد « معلوم است که میان آنچه بوسیله ٔ برهان اثبات شده وعقل آنرا ضروری شناخته، آنچه دین حقیقی مستلزم آن است ، نه خصومت مدافعه می تواند وجود داشته باشدونه تضاد ( عناد ) (٥٣ . وی مانند غز الی دریك قرن بعد ، علوم دنیوی رابه اجزاء مقرر آنها تقسیم می کند ، وریاضیات وفیزیك و منطق را ازهر اثرزیان آور و مضری بردین تبرئه می نماید . لیکن بیش از انکه، مانند غز الی ، به جدا سازی بعضی نكات و مطالب پردازد که تقابل و تضاد غیر قابل تر دیدی درما بعد الطبیعه ( متافیزیك ) میان فلسفه و اسلام دارند، وی فقط اظهارمی کند که رهائی از شك که غایت شایسته و در خور متافیزیك است بالاترین سعادت را عرضه می كند ، و بنابرین « غیر ممكن » است تقابل و تضادی ( عناد ) یا تناقض و مخالفتی ( مضاد ه ) میان دست بازی به امر مهمی كه دارای چنین نتایجی است و علوم دینی وجود داشته باشد (٥٤ .

شباهت این نظرگاه به دیدگاه کندی روشن است . هردو بر محدو دیتهای «حکمت انسانی » یاعقل بشری اصر ار و تأکید می کنندو تقدمر ابه « حکمت إلهی » ، وحی ، یاعلوم دینی می دهند ، وهر دومنکر امکان نزاع وتخاصم بین تقاضاها ودرخواستهای عقل وعقیده ( ایمان ) اند ، درمور د کندی این بمعنی تصدیق واثبات خلقت زمانی عالم ومعاد جسمانی و کو شش برای توجیه فلسفی آنهاست . عامری در بارهٔ مطلب اول در الإعلام بمناقب الاسلام چيزى نمى گويد، و در باره مسأله دوم فقط خلاصه زودگذری ارائه می دهد، ودرآن معاد جسمانی ووجود ادراك حسی در آخرت وجهان دیگررا تصدیق می نماید، لیکن اضافه می کندکه ابدان در آنجانمی توانند از اخلاط فساد پذیر (خون و بلغم و صفر ا وسو دا ) ترکیب شده باشد، وتوصيفات روشن وواضح قرآن درباره پاداش ومجازات فقط می توان نوعی « محل<sup>ی</sup> » ( عیار ) نگریست تابه ماکمك شود که آنچه را نمی توانیم بفهمیم ارزش یابس و تصدیق کنیم (٥٥ . این پاسخ گامی ازکندی فراترمی رود که برای توجیه معاد جسمانی سرانجام به قدرت مطلقه خداوند متوسل می شود (٥٦ ، لیکن این توسل بر ای نامفهوم بودن آنچیزی است که نسبت به جهان ماد یوجسمانی بر تر و متعالی است .

خوشبختانه ، ما در الأمدعلی الأبد کتابی داریم که بخصوص به مسأله ٔ زندگی پس از مرگ اختصا صدارد(وشامل بحث درباره ٔ تناهی زمانی عالم است )، جائی که افکار عامری درمورد هم آهنگئ ساختن فلسفه سلام به نحو کامل تحقق یافته است . این متن در بعضی قطعات نوعی اشتراك با الاعلام بمناقب الاسلام دارد ، ووى درآن ، مانند كتاب اخير ، به پايه هاى دينى توجه دارد ، ومى كوشد فلسفه راتوجيه نمايد ونشان دهد كه چگونه فلسفه ممكن است علوم دينى راتكميل كند. اما دراينجا موضوع أصلى ومركزى راجع به مسأله أيكانه اى است ، ونسبت وسهم مطالب اختصاصى فلسفى بيشتراست .

عامری در مقدمه ٔ خود می گوید که تصمیم گرفت درباره ٔ مسأله ٔ زندگی پسازمرگ بنویسد زیرا مباحثه وجدال وآشفتگی وتشویش پیرامون این مطلب وجود داشت . اما ازآنجاکه روش او فلسفی است ، کتاب را با تمهید چهار فصلآغازمی کند تاخواننده رابا فلاسفه ٔ یونان آشنا سازد ونشان دهدکه عقاید آنان بدون برخورداری ازوحی تاحد ممکن درست و صحیح بوده است .

درجریان این بحث،وی به سودمندی وقدمت معتبروقابل احترام علوم دنیوی ، علاوه بر « نابیگانگی » آنها (زیرا در واقع آنها ازشرق میانه سرچشمه گرفته اند )، اشاره میکند ، وبعضی ارتباطات اولیه میان آنها وسیرت وسنت انبیا فرض میکند .

بحث فلسفی درفصل • آغاز می شود. درفصول بعد ، عامری رشتهای براهین درباره ٔ جاودانی وخلود نفس ارائه می دهد، که بحثهای استعداد های نفس وفرق وتمایز میان قلمروهای محسوس ومعقول و بخصوص نتایج اخلاقی این فرق وتمایز به آن افزوده می شود . غالب این مطالب آشکارا یونانی و اساساً افلاطونی و نو افلاطونی است (٥٧ . عامری مثالها و نظایری از رویه ٔ معمول اسلامی اضافه می کند و بطورکلی آن را « اسلامی» می سازد . همچنین دوانحراف ممتد دیده می شود : یکی بحث راجع به معجزات وسحر در فصل ۱۲، ود یگری بکاربردن غیر عادی مفاهیم اساسی هندسه وفیزیل درمورد ما بعد الطبیعه وإلهیات در فصل ۱٤ . بحث نخست احتمالا از یك برهان یونانی درباره بقا و جاودانی نفس سرچشمه می گیرد ( از توانائی نفس برای عمل از دور )، لیکن عامری آن را به منز له فرصتی برای تبیین نظریه خود درباره قدوسیت در نظرمی گیرد، مطلبی که همچنین درجای دیگری در این کتاب دنبال می شود . مطلب اخیر نمایش و تصویر کوچکی است از منافع بالقوه علوم دنیوی برای دین .

یك دلیل نهائی درباره ٔ بقا وخلود نفس درپایان فصل ۱۳ ودر فصل ۱۶ عرضه شده است (۵۸ . مصنّف آنگاه توجه خود را به نظر فلاسفه درباره ٔ عالم معقول، یعنی موطن نفس پس ازمر گ (فصول ۱۰ – ۱۲)، ودرجات پاداش ومجازات درخور در زندگی اخروی (فصل ۱۸) برمی گرداند.فصل ۱۷ رشته ای از ادله ٔ یونانی راعلیه نظریه ٔ «نفس همچون یك هم آهنگی » شرح می دهد ، در حالیكه جهت بحث دراینجا علیه معتزله و « گروهی از طبیعیون » ، علاوه بر هدف اصلی یعنی فیناغوریان، است (۵۹ .

درفصل ۱۹، عامری به ذکر خصوصیات نظریه های گونا گون دربارهٔ پاداش ومجازات دریك عقاید نگاری مختصر ، که شامل خلاصه ای از نظریه وطرز تلقی ، قمرر اسلامی است ، می پر دازد . وی سپس این بیان اسلامی رادر معرض تحلیل می آورد ، تابقول خودش « امکان » ، یعنی معقولیت ، وبرتری آن را نسبت به بیانهای دیگرنشان دهد . فصل ۱۹ بادلیلی برای امکان پایان برای عالم خاتمه می یابد . درفصل ۲۰ می کوشد تناسب واقتضای وعد ووعید قرآنی را بر اساس وضع وموقع انسان درجهان نشان دهد . اما خاصیت واثر عضوی وبدنی وعد است که مورد تأکید قرار

۳۳ الأمد على الأبد – ۳

گرفته نه حقیقت یاارزش معنوی آن ، وعامری همان دلیلی را که قبلا در الاعلام بمناقب الاسلام ماهر انه ساخته و پر د اخته بو د می آور د ، که خوشیها ولذات حسی بهشت قرآنی فقط به عنوان توضیح و نمایشی برای عقل محدود انسانی درمور د لذات درك وفهم نشدنی که در انتظار اهل فضیلت و تقوی است می تواند بكار رود. « بیان اصلاح شده » این عقیده اسلامی ، که از امور غیر ممکن پاك وعاری شده ، در واقع بر آنست که یك رستاخیز وقیامت نهائی، هنگامی که نفوس به ابدان خود بازمی گردند، و جو د خواهد داشت ، لیکن تأکید می کند که این بدنها «خالص و صافی» می شوند ولذات پس ازمر گ عقلانی خواهد بود ، نه طبیعی (۲۰ . در این کتاب ، همچنانکه در الاعلام بمناقب الاسلام ، هیچ کوشش جدی بر ای بر هانی ساختن بر تری این بیان نسبت به بیانهای دیگر نمی شود ( مخاطبان عامری البته نیاز فوری به این مطلب نداشتند ) ، بلکه صرفاً اظهار نظر و سه فرقه پایان می پذیرد .

خلاصه آنکه ظاهرا عامری با الکندی در مسلم گرفتن عقاید ومطالب قطعی اسلام موافق است، لیکن شرح و تفسیر فلسفی خویش را درباره ٔ آنها تا آنجاکه می تواند پیش می برد ، وبرای اجتناب از تصادف و تصادم ، در پایان به محدودیتهای عقل انسانی ، وغیر ممکن بودن درك وفهم کیفیات امور متعالی ( بلاکیف فلسفی )، متوسل می شود .

به نظرمی رسد که عامری پس ازمرگش تقریباً به سرعت به ابهام وتاریکی فرو رفت . نام تنی چند از شاگر دان وی را می دانیم، لیکن هیچ یك از آنها شخص برجسته وبزرگی نیست . توحیدی دریك فصل منقولاتی از آثار عامری را با تفسیر هائی از ابو النضر نفیس درهم آمیخته است، من اطلاع دیگری درباره وی نیافته ام (۲۱ . درجای دیگر ، توحیدی ذکر می کند که صاحب بن عباد ( متوفی ۳۸۵ / ۹۹۵)، جانشین ابو الفتح ابن العمید ، که درری وزیربود، نسخه هائی ازکتب عامری را از ابو الحسن طبری بدست آورد ، طبری طبیب رکن الدوله ( متوفی ۳۶٦ / ۹۷۹) و درحکومت امیر بویهی درمدت اقامت عامری درری بود ، وبدین سان این دومرد همکار بودند (۲۲ . نام دیگری که یاد شده، ابو حاتم رازی است ( یقیناً نه اسماعیل داعی )، که توسط اوتوحیدی باانقاذ البشر من الجبر والقدر آشنا شده بود (۳۲ .

تنها شخصی که توحیدی مخصوصاً وصریحاً تامیذ عامری می نامد ابو القاسم الکاتب است که به وی همچنین عنوان غلام عامری را نسبت می دهد . توحیدی انقاذ البشر رابه خط مصنّف که درتصرف او (أبو القاسم) بوده دیده ، ورونوشتی ازکتاب صفر الشرح لایساغوجی وقاطیغوریاس اورابه مسکویه می دهد، وی (توحیدی) اورابه عنوان «دوست ما در ری» می خواند و داستانی کوتاه در باره اقتدار واعتبار او در کاخ صاحب می آورد. ظاهراً پس از آنکه عامری ری راترك کرده بود ابو القاسم در آنجا اقامت داشته، ولی اطلاع بیشتری در باره وی بدست نیامده است (۲۶.

سر انجام، الكتبى وياقوت گزارش مى دهند كه ابو الفرج ابن هندو «كتب قديم» (كتب الاوايل) را با عامرى درنيشابور مطالعه مى كرده، پيش از حركت از آنجا براى همين كارباابن الخمار ( متوفى در حدود • ٣٩ / ١٠٠٠) (٦٥ ابن هندو ( متوفى ٢٢ / ٢٠٩ ) شخصى مشهور در طب و وادب است . وى همچنين مقدمه اى براى فلسفه نوشته كه متأسفانه پيدا نشده است ، وبعلاوه مجموعه اى در امثال وحكم باعنوان الكلم الروحانية في الحكم اليونانية نوشته كه در مصر در ١٩٠٠ منتشر شده است ( ٦٢

اما حادثه بزرگ فلسفی درخر اسان در سالهای بعد از مرگ عامر ی ظهور

بن سینا بود . ابن سینا یازده ساله بود که عامری در گذشت . پنج سال بعد وی درکتابخانه ٔ سامانی در بخار ا مطالعه می کرد ، همان جاکه در دسترس عامری نیز ، وقتی کتاب الأمد علی الأبد را یك دهه پیشتر می نوشت، قرار داشت(۲۷ . مینوی به یك مورد که ابن سینا بالفظی تند وخشن ازعامرینام برده است اشاره می کند.درکتابالنجا<mark>ة و</mark>ی این عقیدہ راکه موجوداتی که افلاك را به سبب معشوق بودن حرکت می دهند اجسام باشند نه عقول مفارق رد می کند، « بطوریکه مثلاً جسم فروتر وپستتر ( اخس ) مانند جسم برتر وشریف تر ( اقدم واشرف ) باشد ، چنانکه کودن خشك مغز ( فدم ) ابو الحسن عامری ، که یکی از بدترین فلاسفه ٔ اسلامی درتشویش ( تخریب ودرهم وبرهم کردن ) فلسفه بود، چنین می اندیشید ، زیرا منظور ( غرض ) پیشینیان را نمی فهمید» (۸۸ . من چیزی در آثار موجود عامری مطابق این عقیده گزارش شده (که بطور کامل نمی فهمم ) نیافتم . خصومت ودشمنی ابن سینا دراینجا نمونه ای است از طرز تلقی وبرخور د او نسبت به اسلاف خود ( بجز فارابی)، وبالضروره به این معنی نیست که وی ازآثار عامری، که با آنها بوضوح آشنابو دهاست، هیچ فایده ای نبر ده است . تنی چند از فضلا ومحققان به اجزاء وعناصر فكر ابن سيناكه به نظر مي رسد به كندى نز دیکتر باشد تا به فار ابلی اشاره کرده اند (۲۹ ، ومطالعه ٔ بیشتر درباره ٔ آثار عا،ری لااقل در روشن سازی زمینه ٔ مستقیم فلسفی ابن سینا درخراسان مفيد خواهد بود .

پس ازابن سینا ،یاد صریح ازعامری نادراست . اگرچه شش کتاب ازویتا کنون باقی مانده است ، تمام منقولات شناخته شده درآثار مؤلفان بعدی تنهاازیکی ازآنها ،الأمد علی الأبد ، است . فصل ۳و۶ ، دربارهٔ تاریخ فلسفه ٔ یونان، در همه جا در صوان الحکمه نقل شدهاست وبعلاوه در طبقات الامم توسط صاعد اندلسی ( متوفی ۲۲۲ / ۱۰۷۰ ) ( بدون شناسائی واعتراف ) شرح وبسط داده شده، وازآنها در تألیفات بعدی بوسیله شهرستانی ( متوفی ۸۵۵ / ۱۱۵۳ ) ، شهرزوری (که در حدود قرن هفتم / سیز دهم درخشش داشت ) ، ودیگران جذب شده است . ابو المعالی ، دربیان الادیان فارسی خود ( نوشته شده در ۵۸۵ / ۱۰۹۲ ) به احتمال بیشتر مستقیماً از الأمد علی الأبد گرفته است . ودر مورد ابن تیمیة ( متوفی ۲۲۸ / ۱۳۲۸ ) وملا صدرا ( متوفی ۱۰۰۰ / ۱۲٤۰ ) نیز ممکن است چنین باشد (۲۰

تا آنجاکه من می دانم ، غزالی ( متوفی ۵۰۰ / ۱۱۱۱ ) هرگز نام عامری را یاد نکرده است،ومن در آثار وی درهیچ متنی به مطابقت بامتون عامری برنخوردهام. لیکن تعداد شگفت آوری از نمونه هاومواردی هست که وی افکار خو درا به شیوهای که قویاً یاد آورقطعاتی درآثار موجو د عامری است تنظیم کرده است (۷۱ .غزالی فیلسوفی نبود که بخواهد شغل و دعوی خود را برای علما توجیه کند، بلکه عالی بود که می کوشید بافلسفه سازش وموافقت پیدا کند، و دراین راه روابط صریحی باسیرت وسنت کندی داشت، و ممکن است تاندازهای توسط آثار عامری وی را شناخته باشد.این نکته زمینه ای جالب توجه برای مطالعه و تحقیق آینده خواهدبود.

چاپ

طبع ذیل مبتنی است برتنها رونوشت شناخته شده ٔ الأمد علی الأبد که نخستین بارمینوی، در مجموعه ٔ خطی سرویلی استانبول اوراق ۷۰b ــ۱۱۰a بدان اشاره کرده است(۷۲ .من روی میکروفیلمی که ازین نسخه ٔخطی، که پروفسور فرانز رُزنتال لطفاً به من داده است ، کارکردهام . آخرین

صفحه متن نام مستنسخ ، الشريف عبدالله المقرى ، وتاريخ رونويسى ، ۳ ربيع الثاني ١١٦٠(١٤ آوريل ١٧٤٧) را به ما مي دهد . هر صفحه ۲۳ سطر دارد . خط آن نسخ واضح است ، باحرکات حروف برای بعضی كلمات وجاهائي كه بالقوه داراى ابهام است . مستنسخ همچنين متن را بوسیله ٔ تعبیه ٔ خطی روی نخستین کلمه ٔ هر بخش فقر ه بندی کر ده، علاو ه براینکه غالباً باقر اردادن شماره ای روی هرمرجع ضمیر و همینطور شماره گذاری ضمایر بعدی به مراجع ضمایر اشاره می کند . استنساخ در چهار بخش تقريباً مساوى صورت گرفته، كه درپايان هر بخش كلمه <sup>\*</sup> «عُرِض» که درمتن درج شده است دیده می شود ( اوراق ۸۰a، ۱۰۳۵،۹٤a). تصحيحات ، كه معمولاً افزوده است ، درحاشيه ، بوسيله صاد ناقص (صر)، یا گهگاه – بوسیله «نسخه» یا «نسخه ٔ صحیحه»، که این علامت اخیر را ممکن است شخص دیگری نوشته باشد ، نشانه گذاری شده است، حواشی دیگران نیز به خط روان تر تعلیق دیده می شود؛ اینها غالباً تعاریف کلمات نادر وغریب و توضیحاتی دربارهٔ ترکیبات نحوی است ، اما همچنین شامل حدسهایی راجع به متن است که باعلامت ظا ( ظ ) نشانه گذاری شده، و گهگاه یك نظریه <sup>2</sup> تفسيری. علامت «لمحرره» از نوع اخير است ومن شك دارم كه باوجود( نه هميشه واضح ) اختلاف در نسخ ، تمام حواشی از مستنسخ متن ناشی شده باشد .

تصحیحات حاشیه ای مورد قبول من در .تن گنجانده شده، ایکن زیرنویسی هم شده است؛ تصحیحاتی را که نپذیرفتم فقط در زیر نویسیها دیده می شود . دیگر حواشی درچاپ آورده نشد . تصحیحات خودم از متن که بااطمینان ویقین یابااحتمال بسیارقوی ملاحظهمی کنم درمتن عرضه شده ، باذکرقر ائتهای نسخه ٔ خطی دریادداشتها ؛ چند تصحیح که کمتر مورد اطمینان بود فقط در یادداشتها پیشنهاد شد . افزایشهائی نسبت به متن ، که از استشهادهای تطبیقی دردیگر آثار ، یاازقرائن وزمینه متن ، فراهم شده ، درپر انتزهای مورب ( ) إرائه شده است . کلمات ناخوان ولا یقرء وجاهای خالی ونانوشته درمتن بوسیله پر انتزهای مربع [] نشان داده شده است . من همیشه فقره بندی مستنسخ را پیروی نکره ام، ونه فهم اور اازمر اجع ضمایر ، این انحر افها زیر نویسی نشده است .

یك بی نظمی و بی قاعدگی جدی در نسخه ٔ خطی در طرز عمل باتذ كیر و تأنیث صرف و نحوی است . تقریباً نیمی از اعداد درمتن باجنس غلط دیده می شود ، اینها تصحیح وزیر نویسی شده است . مصادر ، بدون توجه به شكل آنها، تقریباً همه جا مذكر آورده شده ؛ چند استثنا نسبت به این الكو مقرر ویادداشت شد . ذات نیز معمولا مذكر آورده شده، لیكن این قاعده ر ادردومور دكه به عنوان مؤنث صرف شده است ترك كرده ام . دربسیاری از موارد منفر د و مجزاً جنس غیر صحیح تصحیح ویادداشت شد.

همزه ها درنسخه خطی غالباً حذف شده ( مثلاً وفا بجای وفاء )، یابنابر روش وقراردادهای فارسی بکار رفته ( مثلاً مبتدا بجای مبتداً )، اینهابدون اظهار نظر به قاعده درآمده است . مستنسخ غالباً همزه آخر افعال رابطور نارسا بکاربرده ، مثلاً متکافیان بجای متکافآن والتّجزّی بجای التّجزّو ؛ اینها نیز طبق قاعده منظم شد، اما قرائتهای نسخه درزیر نویسیها دیده می شود . هم التوریة وهم التوراة درنسخه خطی به چشم می خورد، اما من فقط رسم الخط اخیر را بکاربردم . من اشکال گوناگون افلاطن وافلاطون را حفظ کرده ام ، زیرا این فرق ممکن است بطور قابل تصور بامعنی باشد .

در آخر متن الأمد على الأبد درنسخه ٔ سرویلی دو صفحه ضمیمه دارد (اوراق ۱۱۰b – ۱۱۱۵). نام عامری یاد نشده است.عبارت بطورناگهانی شروع می شود ، «فصل . مقول لـه» ، دو فصل توسط « أو » به تصنیف یك شیخ ابو الحسن علی بن محمد نامی گزارش شده است . یكی بكاربردن متعارف حد وسط ( اعتدال ) اخلاق ارسطوئی است درمورد فضائل افلاطونی (۷۳ . دیكری قوا واستعدادهای گوناگون عقلی نفس را به تأثر افلاك مختلبف سماوی تخصیص می دهد . سپس دردنبال این فصلها دوشعرآورده شده ، یكی توسط « او » ودیگری توسط الفقیه ابو سهل سعید بن عبد العزیز النیلی ( متن : النبلی) كه مثالهای واقعی وعینی از ده مقوله ارسطوئی ارائه می دهد (۷۶ . من این چزها را درطبع خودم نگنجانده ام .

فصل ۳ الأمد على الأبد را مرحوم س . م. استرن <sup>(۱)</sup> ، بدون مطالعه انتقادى ، در مقاله اى كه درباره شرح صاعد اندلسى ازمطالب آن فصل بحث كرده به چاپ رسانده است . من قرائتهاى استرن را ، كه فقط در جزئيات باقرائتهاى من فرق دارد ، عرضه نكردهام. مع هذا به متن صاعد كه قسمت زيادى از فصل ٤ را نيز نقل مى كند، مراجعه نمو دهام ، اگر چه صاعد به شرح وبسط مى پردازد، گهگاه قرائت بهترى را آماده مى كند.

ازسوی دیگرنقل قولهای طولانی از این دوفصل درصوان الحکمه ابو سلیمان سجستانی لفظ به لفظ آمده وبدین سان •تن•ستقلیر اتشکیل می دهد . اما صوان الحکمه به صورت اولیه اش موجود نیست ، بلکه فقط در دوخلاصه بجامانده است . مفصلتر از این دو خلاصه ، منتخب صوان الحکمه ، بدون نام وتاریخ است ، اما باید در زمانی بین ٥٦٥ / ١١٦٩ رکمه ، بدون نام وتاریخ است ، اما باید در زمانی بین ٥٦٥ / ١٢٩٩ در موزه بریتانیا موجود است . کوتاهتر از آن در استانبول ویك نسخه در موزه بریتانیا موجود است . کوتاهتر از آن ختصر صوان الحکمه ، تألیف

S.M. Stern - 1

عمر بن سهلان الساوی ( در حدود ۵۶۰ / ۱۱٤۵ )، دریگانه نسخه ٔ استانبول موجود است . عبد الرحمن بدوی اخیراً چاپی از منتخب را با مطالعه ٔ انتقادی براساس سه نسخه ٔ استانبول منتشر کرده است، وبعضی نسخه بدلها را می آورد ، اما نه همه را (۷۰ .

تمام منقولات از الأمد على الأبد فقط در «منتخب» موجود است . براى اغراض مقابله و تطبیق ، من طبع بدوی (ب درزیر نویسها) را با میکروفیلمی از مراد ملا ۱٤۰۸ ، اوراق ۱ / ۸۸ ، که تاریخ آن ۲۳۹ / ۱۲٤۱ است و ممکن است دستخط خود مصنف بوده باشد تکمیل کرده ام (م هم در طبع بدوی و هم درزیر نویسیهای من ) ؛ ( دیگر علائم بدوی ، که گهگاه ذیلا نقل می شوند، غ=بشیر آغا ٤٩٤ ، اوراق ۱ – ۹۰، و ك= کو پرولو ذیلا نقل می شوند، غ=بشیر آغا ٤٩٤ ، اوراق ۱ – ۹۰، و ك= کو پرولو

مقدمه منتخب از او ایل فلسفه بحث می کند . درمیان سایر اقوال، الأمد علی الأبد برای شرح حالات وزندگی وعقاید پنج فیلسوف بزرگ یونان مورد نقل قول و استشهاد است . این بخشها نیمه اول فصل ۳، از پاراگراف مربوط به جالینوس ، وتمام فصل ٤ است . از فصل ۳ ، اشاره به باطنیه ور ابطه آنها به امپد کلس حذف شده است (صفحه ۱۷)، ممچنین بخش مربوط به نظریات امپدکلس درباره زندگی پس از مرگ در فصل ٤ ( صفحه ٢٤)؛ این هر دو افتادگی بطور و اضح عمدی است. بخش صوان الحکمة در حالی که اقوال بیشتری را از عامری نقل می کند تمام مقدمه ۴ الأمد علی الأبد را، باستثنای پاراگر افهای اول و آخر ، می آورد . نمو دار مطابقت شماره های صفحات بر ای سه بخش این است :

مـــراد مـــلا بـــدوی أمـــد مــراد مــلا بــدوی أمـــد ۲۷b - ۲۸a ۳۰۸f ۲۷b - ۲۸a ۲۵ - ۲۵ - ۲۵ - ۸۰۵ - ۸۰۵ - ۵۰ - فصل ۳ ۱b - ۲a - ۲۵ - ۸۲b - ۸۲b - ۸۲b - ۶b من قرائتهارا از منتخب ، وقتی قابل رجحان به نظر رسیدند، اقتباس کردم . همه رجوعها به «ب» درزیر نویسیها ضمناً اشاره بر «م» هم دارد مگروقتی که قرائت دیگری برای «م» داده شده باشد.باید به یاد داشت که متون منتخب و أمد دریك حذف مشترکند (الأمد، ورق ۳۳۸) . چنین حذفی درصوان الحکمه ٔ اصلی به نظرنامحتمل «ی آید ، زیر ابو سلیمان در ظرف بیست سال از تألیف الأمد علی الأبد در گذشته است . اما دلیل ومدرك فراوانی از تغییر عبارات در منتخب هست ، بعضی همعصر یا نزدیك به عصرآن، وبعضی ( احتمالاً از مقدمه ) از مؤلف (۷۷ . بنابراین تعیین ارتباط میان منقولات أمد در آنجاومتن ما از أمد غیر ممکن است .

همچنین درسه اثر دیگر بعضی مطابقتهای بعیدتر درمور د الأمد علی الأبد وجود دارد . مجموعه مسکویه از اقوال عامری درجاویدان خرد شامل منقولاتی ازآن اثر است، وهرچند در باره آنها زیاد شرح وبسط داده شده گهگاه از لحاظ بررسی الفاظ متن مفید است . البیرونی (متوفی پس از ٤٤٢ / ١٠٥٠ ) درکتاب الآثار الباقیه خود دریك منبع بافصل ۲ پس از ٤٤٢ / ١٠٥٠ ) درکتاب الآثار الباقیه خود دریك منبع بافصل ۲ وتصحیحات را تأیید می کند . بالاخره ، چند قطعه عبارت از الأمد علی الأبد در الاعلام بمناقب الاسلام ، اثر پیشتر عامری، نیز دیده می شود . در مطالب ونكات جدا ومجزا در متن، دیگر آثار نیز مدد کار بوده اند.

فهرست زیر شامل تمام کتبی است که درزیرنویسیها به آنها اشاره شده است :

البيروني ،كتاب الآثار الباقية، چاپ C. E. Sachau لايپزيك، ١٨٧٨.

الثعالبى ، قصص الأنبياء المسمّى بالعرائس ، بيروت، بدون تاريخ. حمزة الاصفهانى ، تاريخ سنى ملوك الأرض والانبياء ، بيروت ١٩٦١ أبو سليمان السجستاني ، منتخب صوان الحكمه : الف – نسخه مراد ملا ١٤٠٨ ، اوراق ١ – ٨٨ (م). ب – صوان الحكمة وثلاث رسائل، چاپ ع . بدوى ، تهران ١٩٧٤ (ب). صاعد الاندلسى ، طبقات الامم ، قاهره ، بدون تاريخ [١٩٠٠]. الطبرى ، تاريخ الرسل والملوك ، ليدن ١٨٩٧ – ١٩٠١ .

العامري ، كتاب الابصار والمبصر ، قاهره، نسخه دار الكتب ، تيموريه ، حكمت ٩٨ .

كتاب الاعلام بمناقب الاسلام، چاپغراب، قاهره، ١٩٦٧/١٣٨٧ .

انقاذ البشر من الجبر والقدر ، نسخه <sup>\*</sup> پرینستون ۲۱۶۳ (۳۹۳b)، اوراق ۱ – ۲۰ .

التقرير لأوجه التقدير، نسخه برينستون ٢١٦٣ (٣٩٣b)، اور اق٢٦-٧٧

المسعودي، كتاب التنبيه والاشراف، چاپde Goejeليدن ١٨٩٤. مسكويه، الحكمة الخالده (كتاب جاويدان خرد)، چاپ ع . بدوى، قاهره ، ١٩٥٢ .

أبو معشر ، مواليد كبير ، ونيز ١٥١٥ .

میل دارم حق شناسی خودرا به اب جورج قنواتی، برای صوابدید سودمند ومدد بخش در آماده ساختن این متن ، به پروفسورفزانز رزنتال، برای تهیه وتسلیم میکروفیلمها وبرای هر گونه کمك گرانبها ، وبه پروفسور مهدی محقق ، که به من انتشاراین متن راپیشنهاد نموده وبراستی صبر أیوب نشان داده است ، ابراز نمایم .

## يادداشتها

۱ – نگاه کنید مخصوصاً م. ارکون، شرکت درمطالعه هومانیسم (مذهب
 اصالت بشر) در اسلام درقرن چهارم / دهم : مسکویه ، فیلسوف
 ومورخ ، پاریس ، ۱۹۷۰ .

۲ – ابو سلیان منطقی سجستانی ، صوان الحکمة وثلاث رسائل ، چاپ ع. بدوی ، تهران ، ۱۹۷٤ .

٣ \_ چاپ احمد عبد الحميد غراب ، قاهره ، ١٩٦٧ .

٤ – صوان الحکمه ، ۳۰۷ وبعد ، مسکویه ، تجارب الأمم ( زوال خلیفه عباسی، چاپ آمدرز H. F. Amedroz آکسفورد، ۱۹۲۰ – ۱)، ج۲. ۲۷۷ ، عباسی، چاپ آمدرز توحیدی ، اخلاق الوزیرین ( چاپ شمد التاجی ، دمشق ، ۲۷۷ ، ابو حیان توحیدی ، اخلاق الوزیرین ( چاپ شمد التاجی ، دمشق ، ۱۹۳۰)، ص ۶٤ وبعد ؛ توحیدی ، کتاب الامتاع والمؤانسة ( چاپ احمد امین واحمد الزین ، بیروت ، ۱۹۵۳)، ج۳، ص ۹۱ وبعد . شرح زندگی عامری چندین بارخلاصه شده ؛ شاید کاملترین گزارش ( غیر از گزارش خود من دربعضی جزئیات) از مجتبی مینوی است، « ازخزائن ترکیه »، خود من دربعضی جزئیات) از مجتبی مینوی است، « ازخزائن ترکیه »، خود من دربعضی جزئیات) از مجتبی مینوی است، « ازخزائن ترکیه »، خود من دربعضی جزئیات) از مجتبی مینوی است، « ازخزائن ترکیه »، علمی کتاب السعادة والاسعاد خلاصه شده (ویسبادن ۸ – ۱۹۰۷) (در این عکسی کتاب السعادة والاسعاد خلاصه شده (ویسبادن ۸ – ۱۹۰۷) (در این باره توضیح ذیل را نیز نگاه کنید ).

٥ – این گزارش درخلاصه موجود ازکتاب الحاکم محفوظ نمانده ، اما ازوی توسط یاقوت نقل شده ، ارشاد الأریب إلی معرفة الأدیب ( چاپ مارگولیوث، لندن ٢٦ – ١٩٠٧)، ج١، ص٤١١ ، وابن الجوزی، المنتظم

۱۷ – صوان الحكمة ، ۳۱۰. براى وصف عمومى خراسانيها رجوع كنيد به ابن قتيبه ، عيون الأخبار (قاهره ، ۱۹۲۵) ، ج۱ ، ۲۰٤ ، توحيدى ، رسالة الصداقة والصديق (چاپ أ . الكيلانى ، دمشق ، ۱۹٦٤) ۲۷ ، المقدسى ، احسن التقاسيم في معرفة الأقاليم (چاپ de goeje ليدن، ۱۹۰۲)، ۳۱۰،۳۳۳ . داورى پيرامون بغداد ، له وعليه ، در أدب اين دوره خيلى شايع است .

١٨ – الامتاع ، ج ٣ ، ٩١ و بعد .

۱۸ الف . استاد او ابوزید بلخی مورد تشویق ولطف وزیر سامانی ابو عبد الله جیهانی ( اوج ترقی ۳۰۰ / ۹۰۲ ) بوده است ( و. بارثولد ، ترکستان تاهجوم مغول ) ( لندن ، ۱۹۲۸) (۱۲) .

۱۹ – التقریر لأوجه التقدیر ، ۲۷ ، بارثولد ، ترکستان ، ۲۰۲ .
 ۲۰ – سی . ۱ . بسورث ، « یك دائرة المعارف پیش آهنگئ عربی علوم : مفاتیح علوم خوارزمی » ، ایزیس ٥٤ (۱۹٦٣)، ۹۷ .

۲۱ – الاعلام ، ۷۵، ۲۰۸. برای ابو نصر عتبی نگاه کنید به العتبی ، التاریخ الیمینی ، با شرح ، الفتح الوهبی ، توسط الشیخ المنینی ( قاهر ، ۱۳۸۲ / ۱۸٦۹ )، ۱۲۶ ، ثعالبی ، یتیمة الدهر فی محاسن أهل العصر ( چاپ م. عبد الحمید ، قاهره، ۱۹۵۲)، ج ٤، ۳۹۷ و بعد . برای ابو نصر میکالی نگاه کنید به التاریخ الیمینی ، ج ۳ ، ص۳۲ ، یتیمة الدهر ، ج٤، ۳۵۶، ویادداشتهای سعید نفیسی درباره ٔ خاندان میکالی درچاپ وی از ابو الفضل بیهقی ، تاریخ بیهقی (تهران ۳۲ ، ۱۳۱۹ / ۳۳ – ۱۹٤۰) ج ۳ ، ۹۲۹ – ویادداشتهای سامانی ابو نصر بیهقی ، تاریخ بیهقی (تهران ۳۲ ، ۱۳۱۹ / ۳۰ – ۱۹٤۰) ج ۳ ، ۹۲۹ – نی ابی زید ( الاعلام ، ص ۷۶ یادداشت ) کمتر محتمل و پذیرفتی به نظر می رسد ، زیرا ابن ابی زید نخستین بار فقط در ۳۷۸ / ۹۸۳ و زیر شد (گردیزی ، زین الاخبار ، تهران ۱۳۱۰ / ۱۹۳۷ ، ص ٤٠)، سه سال پس از تصنیف الأمد علی الأبد ، که الاعلام ذکرمی کند، و «الرئیس» عنوانی نیست که کسی برای یك وزیر توقع داشته باشد .

۲۲ – ياقوت، معجم البلدان ( چاپ ووستنفلد ، لاپيزيك ۷۰ – ۱۸٦٦) ، ج ۲ ، ٤٤٧ .

۲۳ – این فهرست و شرحهای ذیل از خود من ممکن است بابحثهای مینوی از آثار عامری در « از خزائن ترکیه » و مقدمه ٔ او برای السعادة و الاسعاد مقایسه شود .

۲۷ – مسکویه درجاویدان خرد ، ۳۵۸ / ۳۷۳، از این اثر انتخاب واقتباس کرده است ، توحیدی در المقابسات ، ۳۰۱ / ۳۰۳ ، ودر صوان الحکمه ۳۰۹ ، درمیان این منتخبات قسمتهائی باهم مطابقت دارد .

۲۰ – م. تورکر ، « عامری وقطعاتی از شروح مقولات ارسطو » ، ارستیرما ۳ (۱۹٦٥) ،۷۷ – ۸۲ ، ۱۰۳ – ۱۲۲.

۲٦ – توحیدی ، البصائر والذخائر ، ج۱ ، ۵۱۵. شاید این اثررا باید با صفو الشرح لایساغوجی وقاطیغوریاس تألیف شاگرد عامری ، أبو القاسم کاتب ، مقایسه کرد . ( به ص ۱۸ ذیل نیز رجوع شود ) .

۲۷ – این دست نویس ابتدا توسط هلموت ریئر توصیف شد ، « فقه اللغة » ج۹ ، سهروردی در اسلام ۲۵ (۱۹۳۸)، ۳۵ – ۸۲، همچنین توسط مینوی ، « از خزائن ترکیة » ، ۳۱ .

۲۸ – نسخه ٔ چستربیتی شماره ۲۰۷۰۲ . کردعلی در رعد ، ج۹(۱۹۲۹)، ۲۳ – ۷۳ .

۳۰ – أ . ج. آربرى ، « يك رساله ٔ عربى درباره ٔ سياست»، مجله ٔ سه ماهه ٔ اسلامى ۲ ، ۹ – ۲۲ .

۳۱ – مینوی ، « از خزائن ترکیه » ، ۲۰ – ۸۳. الکندی شش بارذکر شده والبلخی دوبار. غیراز اینان تنها فلاسفه یادشده اسلامی وعربی الرازی وقسطا بن لوقا ( هرکدام یکبار ) هستند.

۳۲ – مسکویه ، جاویدان خرد ، ص۳٦۹ – السعادة والاسعاد ص۱۰. ( تعریف ارسطو در باره ٔ سعادت : اخلاق نیکوماخس ، بخش ۱ فصل ۱۳ ، ۱۱۰۲ الف ٥ – ٦) .

۳۳ – ف . رُزنتال ، میراث کلاسیك در اسلام ( برکلی ، ۱۹۷۳)، ۸٤ ۳۲ – این مسأله درواقع در معرض تعیین تاریخ قرار نگرفته است. غالب محققانی که السعادة والاسعاد را ذکر کرده اند، بدون اظهار نظر عامریرا مصنف آن فرض کرده اند .

٣٥ – الكلابادى ( متوفى درحدود ٣٨٠ / ٩٩٠ )، كتاب التعرف لمذهب التصوف ( چاپ م . ا . النووى ، قاهره ، ١٩٦٩)، ١٠٦ ، ١٧١ . ٣٦ – مقايسه شود باالاعلام بمناقب الاسلام ، ١٤٥، ١٥٠، الأمد على الأبد ، ٩٦ .

٣٧ – الفهرست ، ١٣٨. ابو الحسن البيهقي (متوفى ٥٦٥ / ١١٧٠) در تتمة صوان الحكمه خود (چاپ م. شافى ، لاهور ، ١٣٥١ / ١٩٣٢ ، ٥٩٦ مصوان الحكمه خود (چاپ م. شافى ، لاهور ، ١٣٥١ / ١٩٣٢ ، ٥٩ مصلماً از ص ٢٦) به بلخى كتابى به عنوان الابانة عن اصول الديانة (مسلماً از عامرى) ، وبه علاوه كتاب الأمد الأقصى را، كه احتمالاً تحريف وتصحيفى است از الأمد على الأبد ، نسبت مى دهد .

۳۸ – الفهرست ، ۳۱۸،۲۵۹، مقایسه شود با ف . رزنتال ، احمدبن الطیب السرخسی ( نیوهاون ، ۱۹٤۳). نظریه توحیدی اینست که صابیان

٤٩

2-9

٥٦ – مقایسه شود باکمیت کتب ارسطوطالیس وی، چاپ گیدی ووالرز در گزارش آکادهی ملی سلطنتی لینچی، دوره ٦ ج٦ (١٩٤٠) ٣٧٢ وبعد. ٥٧ – مخصوصاً، سخت به رساله فیدون وابسته است . مسألة منابع عامری در این کتاب بطور کامل در مطالعه من ازمتن ، به زبان انگلیسی ، ملاحظه خواهد شد .

۸۵ – این دلیل ناقص است و ممکن است خواننده را گیج کند . منظور از بحث رابطه نوج وفر د باعدد ، ورابطه آتش باحرارت ، روشن ساختن رابطه نفس باحیات است . همانگونه که شما نمی توانید یك آتش سر د داشته باشید نمی توانید یك روح مرده داشته باشید . مقایسه شود با مسکویه الفوز الاصغر ، چنانکه توسط ف ، رزنتال ، « درباره شناخت فلسفه أفلاطون در عالم اسلامی » ، فرهنگ اسلامی ۱۲ (۱۹٤۰)، ۹۹، نقل شده است . این دلیل پروکلوسی است .

۹۹ – « گروه طبیعت شناسان » به نظریه ٔ طبی ، وشاید بخصوص به رساله ٔ جالینوس « که استعدادها وقوای نفس تابع ترکیب بدن است » مراجعه می کردند ( نگاه کنید به چاپ بیستر فلد از ترجمه ٔ عربی ، ویسادن ، ۱۹۷۳ ).

· ٦ – به ساخت وسبك اين بخش توجه كنيد : عبارت « هذا زبدة مايع قده الجمهور من اهل الاسلام».... (ص ۹۹) به صورت « هذا هومايعتمده ( ؟ يعتقده ) الجمهور الاعظم ...» ( ص ۱۰۷) در آمده است . 11 – الامتاع ، ج۲ ، ۸۶ و بعد . ٦٢ – اخلاق الوزيرين ، ١١٥ ويادداشت . ازين گفته توحيدي برمي آید که عامری پس از قدرت یافتن صاحب در ۳۶۶ - ۹۷۶ در ری نبوده است . ٣٣ - الامتاع ج ١ ، ٢٢٢ . ۲۲ – الامتاع ، ج۱، ۳۵،۲۲۲،۳۵، برای غیبت عامری رجوع شود به یاداشت ۲۲ بالا . 70 – الكتبى ، فوات الوفيات ( چاپ م. عبد الحميد ، قاهره ، ١٩٥٥)، ج ۲، ۹۵ وبعد، ياقوت، ارشاد الأريب ،ج٥، ١٦٨ وبعد . ٦٦ – دائرة المعارف اسلام ، چاپ دوم ، تحت عنوان ابن هندو . ٦٧ – ابن ابي اصيبعه ، عيون الأنباء في طبقات الاطباء ( چاپ ن . رضا، بیروت ، ۱۹۶۵) ۲۰۸ ، درمیان فهرست کتب ابن سینا «جوابها به چهارده سوالی که ابو الحسن عامری از او کرده» را آورده است . ف، رزنتال به عدم امکان آن اشاره کرده است ، « دولت و دین بر حسب نظر ابو الحسن عامری » مجله ً سه ماهه ً اسلامی ۳ (۱۹۵٦)، ٤٢ و بعد . ٦٨ - النجاة (قاهره ، ١٣٥٧ - ١٩٣٨)، ٢٧١ . ٦٩ \_ مقايسه شود با ر. والرز، يوناني به عربي ٢٣ – ٢٠٣،٢٦ وبعد. ۷۰ - مراجعات درمینوی ، « از خزائن ترکیه »، که فهرست خیلی در از تری از قطعات وعبارات در آثار متأخر می دهد . برای نقل قول در صاعد نگاه کنید به س.م. استرن ، ابن مسره ، پیرو امپد کلس موهوم »، در

چهارمین کنگره مطالعات عربی واسلامی ( لیسبون ، ۱۹۶۸) ،۳۲۰– ۳۳۷ .

- WWV \_ WY0 \_ VI
- ۷۲ « از خزائن ترکیه » ، ۲۸ .

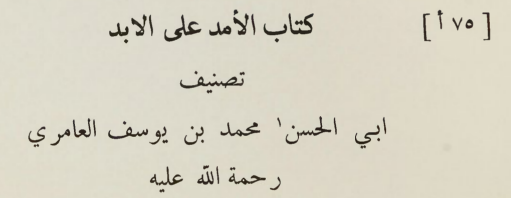
۷۳ – دراین خصوص نگاه کنید به ف ، رزنتال ، « درباره شناخت فلسفه ٔ افلاطون در عالم اسلامی » ، ٤١٦ وبعد .

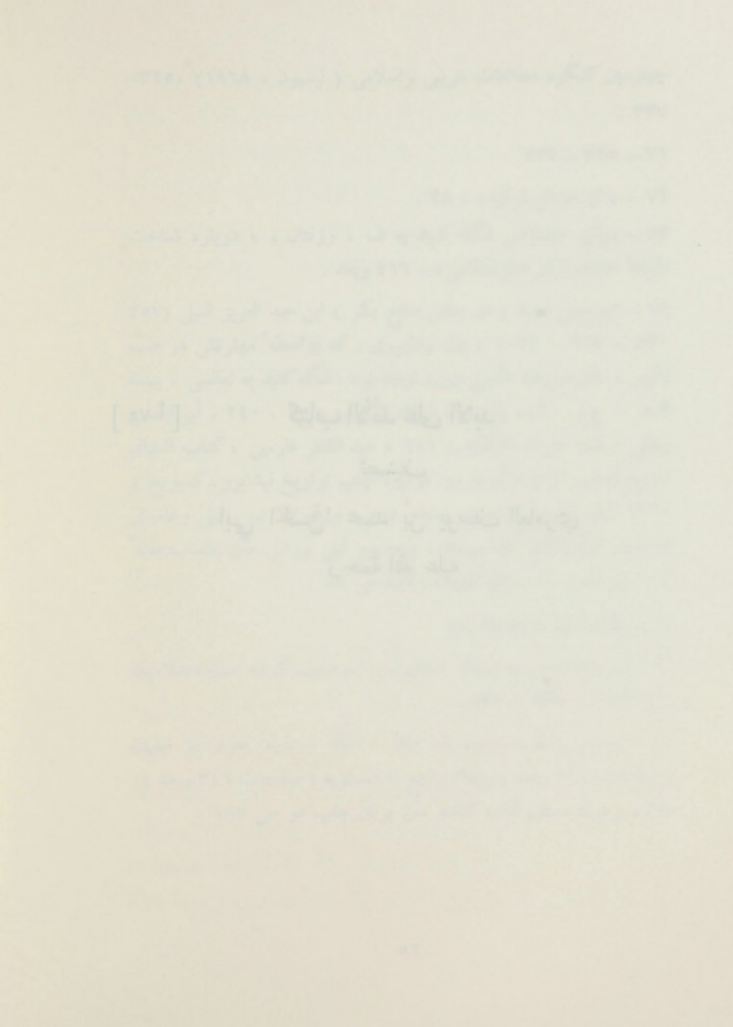
۷۵ – ابو سهل سعید ( در بعض منابع بکر ) ابن عبد العزیز النیلی (۳۵۷ ۹۳۰ – ۹۹۸ – ۱۰۲۹ ) یك نیشاپوری، که بو اسطه مهارتش در طب وشعر ، علاوه برفقه شافعی مورد توجه بود . نگاه کنید به ثعالبی ، یتیمة الدهر ، ج٤، ۳۵۰، یاقوت ؛ ارشاد الأریب ، ج٤ ، ۲٤۰ ، أبو الحسن بیهقی ، تتمة صوان الحکمه ، ۱۰۱ ؛ عبد الغافر فارسی ، کتاب السیاق لتاریخ نیشابور (که ازآن در، ر. فرای، چاپ تواریخ نیشابور، کمبریج ، مری التاریخ ایشا رونویسی شده )، نسخه دوم ، ورق ۲۷ ب . نیلی وعامری به احتمال قوی باهم آشنا بودند ، وحضور نیلی وراین متن انتساب بقیه آن را به عامری در واقع تقویت و تأیید می کند .

۷۰ \_ نگاه کنید به یادداشت ۲ .

٧٦ – م . پلسنر این سه نسخه ٔ استانبول را توصیف کرده است ، اسلامیکا
 ٤ (۱۹۳۱) ، ٣٤٥ – ٥٣٨ .

۷۷ – رجوع ومقایسه شود با، مثلا، مقاله دربارهٔ خود ابو سلیان (صفحات ۳۱۱ وبعد) ومقاله راجع به مسکویه (صفحات ۳٤٦ وبعد)، علاوه بر درك مستقیم آماده کننده متن برای چاپ در ص ۱۸۷.





بسم الله الرحمن الرحيم [ ۷۰ ب ] وبه ثقتى وعليه اعتضادي

الحمد لله الذي فتح لنا أبواب العلم بربوبيّته ، ودلّنا على الإخلاص بتوحيده ، وجنّبنا الإلحاد والشكّ في أمره ، وأرشدنا بخير عباده وخاتم رسله محمد صلى الله عليه وعلى الطيّبين والطاهرين من آله .

وبعد \_ فإن الله جل جلاله لمّا وفّقني لتصنيف الكتب المفتّنة في ايضاح المعاني " العقلية ، قصداً لمعونة ذوي الألباب على تقرير <sup>ن</sup> المعالم النظرية ، ويّسر لي التأليف في :

> الإبانة عن علل الديانة وفي الإعلام بمناقب الاسلام°

ب في الأصل : الحسين . والمثبت هنا مأخوذ من لوحة ١١٠ أ من هذا النص ومن نصوص أخرى كثيرة .

- ٢ كذا في الأصل وفي م (لوحة ٦٧ ب) . وفي ب ( ص ٣٠٨ ): المفننة .
  - ٣ كذا في ب ( ص ٣٠٨) . وفي الأصل : المعالي .
- ٤ كذا في الأصل . وفي ب ( ص ٣٠٨) : تعزيز و لعله تحريف ل « تغزير » .
  - ٥ تحقيق أحمد عبد الحميد غراب ، القاهرة ، ١٣٨٧ ١٩٦٧ .

وفي تحصيل السلامة <sup>ا</sup> عن<sup>٢</sup> الحُصْر والأُسْر وفي التبصير لأوجه التعبير

وغيرها من الرسائل الوجيزة ، وأجوبة المسائل (الدينية)<sup>٤</sup> المتفرّقة ، وشرح الاصول [ ٧٦ أ ] المنطقية ، وتفاسير المصنّفات الطبيعية ، ومــا استتبّ لي تأليفها باسم<sup>°</sup> الامراء والرؤساء بالفارسية ، ووجدت هــذه المؤلفات منتشرة في البلاد ، ومقبولة عند أفاضل العباد ؟

ثم علمت أن معرفة الانسان محاله بعد موته وعقيب مفارقة روحه لجسده إلى أن محشر في القيامة ويُبعث في النشأة الآخرة ، يُعد مما لا يُعدد ر العاقل في جهله ، ويستحب أن يوقف على كنهه ؛ وليس يُوجد لطبقلت المصنّفين كتاب يتضمن تحقيق هذا الفن ، وقد كثرت فيه شُبُهات الملحدين واعتراضات الطبيعيّين وشكوك المتكلمين ومطاعن أعداء الدين ؛

استخرتُ الله تعالى في تصنيف مجرَّد لنعته ، مؤَّيد بالأدلَّة الواضحة الصادقة عليه ، وسمَّيته « كتاب الأمد عَلى الأبد » ، وتحرّيت بـــه' ثواب الأحـد الصمد . وجعلته مفصّلاً ليقف الناظرُ بفهمه عــلى تأمَّل

وانا الآن متشفع إلى كل من نظر فيه ، وتتبع حقائق معانيه ، أن يصحّح بكمال عقله مواضع الخلل منه ومواقع الزلل فيه ، ومحسن بسي الظن فيما ألفاه صحيحاً ، ويؤهلني لصالح دعائه فيما وجده قوماً ، فإنه باب يدق مأخذه ويصعب الإقدام عليه ، والنقص البشري مستول على جبلتنا ، والضعف الطبيعي مستحوذ على عقولنا . والتوفيق بقدر الاجتهاد ، و ( لكُلٍ أمْر ىء ما اكْتَسَبَ ) ، و ( الله لا يُضيع أَجْر المُحُسَنِينَ ) ، وهو عز اسمه بأحوال عباده خبير بصير .

- ١ غير واضح في الأصل . ولعله : فيه .
  - ٢ سورة النور ١١ .
- ٣ سورة التوبة ٢٠ ، هود ١١٥ ، يوسف ٩٠ .

## الفصلُ الأوّل

قال الله تعالى في محكم كتابه (فَبَتَشَر عبادي النَّذين يَسْتَمَعُون الْقُوَ لَ فَيَتَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ )' . ورُوي عَن النبي ﷺ انه قال : العلم كثير ، فخذوا من كل شيء أحسنه . وحُكي عن الإمام الأجل علي (ع) أنه قال : قيمة كل امرىء ما يحسنه ، [٧٦ ب] والمرؤ عدو ٌ لما جهله .

ثم وجدنا طبقات الناس يفترقون في أبواب المعارف الى فرق أربع : منهـــم مـَن يعتقد ان للمُدْرَك الحسّيّ حقيقة وليس للمتصوّر العقلّي حقيقة ؛ ومنهم من يعتقد ان للمتصوّر العقلي حقيقة وليس للمدرك الحسّي حقيقة ؛ ومنهم مـَن ينفي الحقيقة رأســاً للحسّيّات والعقليات ؛ ومنهم مَن يثبت الحقيقة للصنفيّن جميعاً .

وليس يشكُ ان المعاني الحسّية ممتنع إدراكها بالعقول الصريحة ، ولو انها كانت تدرك بهما لكانت القوى الحسّية فضلاً لا محتاج اليه ؛ وان المعاني العقلية ممتنع ادراكها بالقوى الحسية ، ولو انها كانت تدرك بها لكانت العقول الصريحة فضلاً لا محتساج اليه ؛ وان الصنفيَنْ لو كانا منتفيتَيْن معاً لكانت الحواسّ كلها والعقول بأسرها لغواً وعبشاً . فقد

۱ سورة الزمر ۱۷ – ۱۸ .

ظهر ان الموافقة للحق من هذه الفرق الأربع هي المعّرفة بالحقائق للصنفَّين جميعاً – أعنّي الحسّية والعقلية .

ثم النُفاة لكافية الحقائق – أعنني الحسيّة والعقلية – هم الأبعدون من الفرقة المُحقّة ، وهم المنسوبون الى العناد والسفُسطة . ويشبه ان يكون السبب ُ لَبلواهم بهذه الجهالة والعلّة المُوقعة لهم في هذه النقيصة هو كثرة اختلافات الجدَدَليّين فيا يخوضون فيه من المعاني النظرية ، وكثرة اختلاف المحدَّثين فيا يروونه من المعاني المسموعه . أَعنني أنهم لما صادفوا الكثير من قضايا الفريقيّن متضادّة في فحواها ومتنافية في معناها ، ثم الكثير من قضايا الفريقيّن متضادّة في فحواها ومتنافية في معناها ، ثم لم تكن لهم قوّة على سَبَرُها وامتحانها والفرق بين صحيحها وسقيمها ، حكموا على عاميّها بالتدافع ووسموها بسمة التناقض ؛ فصار اول قبولهم لأقوال نُفاتهم مؤدّية لهم في الآخرة الى التكذيب لعاميّهم .

وكما ان الكامل المبرِّز الذي يقدر على التفرقة بين الصدق والكذب فيا اختلفت الروايات فيه ، [٧٧ أ] والتمييز بين الحقّ والباطل فيا كثرت المنازعات في شأنه ، يقلّ وجودُه في النـاس جداً ، كذا المنسلخ من العقائد كلها والدافع الحقائق بأسرها جملاً يقلّ وجودُه في الناس أيضاً. وبالحريّ ان يكون الحال فيها كذلك ، فإنهها واقعان في الطرفيَن ، وليس يُشكّ أن الاطراف المتقابلة توجد من كل نوع نزرة أ بالعدد . ومثاله أن المتناهي من الناس في العظم والصغر ، أو في الحسن والقبح ، أو في القوة والضعف ، لن يوجد إلا الأوحد فالأوحد ؛ وعمله الحال في الانواع الاخر كالافراس والثيران والحمير . وأما الأكثرون أعداداً فهم المتوستطون بين الحاشيتين .

وإذا عُرف هذا ، فنقول · إنَّ المَمْنوَّ بجهالته الدافع للعلوم بغباوته رمما تصوّر نفسة بصورة البارع في الفهم والفطنة ، فيغالط بخُدَعه وزخارفه وتمويهه كلَّ مَن وجده ناشئاً في المعرفة ومتوسطاً في الفطنة – صنيع صاحب الساعة المغشوشة إذا حاول ترويجها على من ليس له فيها فضل بصيرة . وربما تحلّى في ذلك بالفلسفة زوراً ، وانتمى إلى واحد من المشهورين بها كذباً ، ليكون أكتم لما تقنّع به من الجهالة وأبلغ في إيهام ما يفتعل به من البراعة . وذلك ليقينه أن كتب الفلسفة أكثرها مرموزة منغلقة ، وقد خلّد لهما ذكر وسمعة ، ولن يتحقق معانيها إلا ببليغ العنايمة : فيدعى التبريز فيها ويواظب عملى التفخيم لشؤونها ، متدرعاً إلى الغض من علم الدين والتنقص لأئمة المسلمين .

وإذ كانت الآفة من هذه الجهة غير مأمونة على أهل الملّة ، رأينا من بليغ العلاج لها أن نذكر الجمل من مذاهب المّتسمين بالفلسفة ، وخصوصاً المشهورين منهم بالحكمة الالهية ، وأن نصف دعاوى أئمّتهم في التوحيد ، ونومىء إلى مجامع مذهبهم في المعاد<sup>ا</sup> .

فإن الذابيّين عن الاسلام وإن بالغوا في تنفير القلوب عن معالمهم وروع مصر [ ٧٧ ب ] عن الاشتغال بمعارفهم ، فإن اشتهار صيتهم في الأمم مع تفخيم الخلفاء لشؤونهم على الدوم قد صار داعية لذوي الأفهام الكليلة إلى التصديق لما نُسبوا اليه من المخالفة للأوضاع المليّة . وربمّا صار المنع محرضة واللوم إغراء – وأن نبدأ أولا بذكر تواريخ الأجيال ، فإنه من عظم ما ينتفع به في تحقيق شؤونهم وذكر مراتبهم .

۱ ( في المعاد ) : من الهامش و حامل حرف « ص » .

## الفَصْلُ التَّابِي

كما أن من برع في حفظ اللغة و صف بأنه لغوي ، ومن تمهر في علم الإعراب و صف بانه نحوي ، ومن حذق في قوانين العروض وصف بانه عروضي ، ثم إذا جمع بين هذه الابواب الثلاثة واقتدر بها على نظم الكلام ورصفه قيل انه أديب على الإطلاق ؛ كذا من برع في علم التقادير يوصف بانه مهندس ، ومن تمهر في علم الطبائع يوصف بانه طبيعي ، ومن حذق في قوانين المنطق يوصف بانه منطقي ، ثم إذا جمع بين هذه الأبواب الثلاثة واقتدر بها على تحقيق المعاني الإطبية قيل انه فيلسوف – أي مُؤثر للحكمة .

وإذا عُرف هذا ، فمن الواجب أن نصرف القول إلى ما سبق الوعد به من ذكر التواريخ ، فنقول : إنّ التواريخ التي يعم استعمالها في التقاويم هي ثلاثة : أولها تاريخ ذي القرنين ، والثاني تاريخ هجرة الرسول صليتي ، والثالث تاريخ يزدجرد بن شهريار . فأمما تاريخ ذي القرنين فيسمتى تاريخا رومياً ، واما تاريخ الهجرة فيسمتى تاريخا عربياً ، وأما تاريخ يزدجرد فيُسمتى تاريخا فارسياً . وقد استُعمل في الزيجات تاريخ نحت نصر ، وهو المأخوذ من أول سني ملكه ، وبينه وبين مبتدا تاريخ ذي القرنين أربعمائة وست وثلاثون سنة . ولما خرج ذو القرن من يونان قاصداً لمحاربة دارا الملك ، فورَدَدَ بيت المقدس ، وأمر اليهود ان يتركوا تاريخ موسى (ع) ويجعلوا سنتهم تلك تاريخاً . فأجابوه اليه ، لأن أحبارهم قد كانوا اطلقوا لهم ذلك [ ٧٨ أ ] وقالوا : إن تمت لتاريخ موسى (ع) ألف سنة ثم اتفق ظهور ملك ، فانتقلوا إلى تاريخه . وقد كانت تمت لهم ألف سنة حيث أمرهم به .

وأممّا تاريخ آدم (ع) والطوفان الأعظم فان الشكّ في صحتها<sup>٣</sup> ظاهر. فإن التوراة هو الناطق بالأعمار والمُدَد ، ثم ليس هو على نسخة ولكن لسه ثلاث نسخ : نسخة عند اليهود ، ونسخة عند النصارى ، ونسخة عند السامرة – هم الأبدال الذين نتقلَهم بخت نصر من إيران شهر إلى بلاد الشام ، بعد أن أخلاها من اليهود ونفاهم عنها – . وهـذه النسخ الثلاث مخالف بعضها بعضاً .

وقد كان أصحاب سليان بن داؤد (ع) قد عرفوا من جهة انبيائهم (ع) خراب الشام ثم عنو دها إلى عمارتها ، وذلك قوله تعالى :

( و قضينا إلى بي إسر اليل في الكيتاب لتفسد ن في الأرض مرَّتين ) . ولما وقفوا على قصد بخت نصر اليها انجلوا عنها واعتصموا بمصر وملكها .

ثم إن أحد ملوك مصر كان محمّباً للعلم ، وقــد سمع مُخْبَرَ التوراة وأنه منزل من الساء . وأمر بتعرّف مَن بقي مـن خواص سليمان بــن داؤد من اليهود بمصر وأحسن اليهم ثم أطلق لهــم الانصراف إلى بيت

١ في الأصل : دار الملك . والمثبت هنا مأخوذ من كتاب « الآثار الباقية » للبيروني ، ص ٢٨.
 ٢ كذا في الأصل ، ولعل الصواب : حين .
 ٣ في الأصل : صحتها .

المقدس بعد أن عادت بلاد الشام إلى عمارتها ، وأخرج معهم رسولاً ليبذرقهم . وقال : إن قبلكم حاجة إن أسعفمتوني بها فقد تم شكركم لي ، وهو أن تُطْرِفُوني<sup>(۱)</sup> بالتوراة . فأنعموا له بما سأل وحلفوا له بالوفاء .

ولمَّا وصلوا إلى بيت المقدس عجَّلوا إجابته وكتبوا التوراة وبعثوا به اليه . فكتب اليهم أن يُنفـذوا اليه مَن له نفاذ في العبرانيَّة ليترجموا له بما بعثوا اليه ، فإنه لم يكنَ يفهم العبرانية ؛ ووعد لهم الرغائب عليه .

واختاروا من أسباطهم الأثني عشر من كل سبط ستّة نفر ، فبلغ عددهم إلى اثنين وسبعين رجلاً من الأحبار . فلمّا وصلوا إليه وفّر عليهم الأنزال ، وفرّق بين جماعتهم على ستّ وثلاثين فرقة ، ووكل بكل فرقة منهم رجلاً [ ٧٨ ب ] يقوم بمصلحتهم ويمنع من التماء بعضهم ببعض إلى أن تترجم كل فرقة منهم على حدّيها .

فصار في قدر ست <sup>٢</sup> وثلاثين نسخة من تراجم التوراة فقابل بعضها ببعض فوجدها غير مختلفة إلا بقدر ما كان من تقديم كلمة أو تأخيرها . وأجزل لهم الصلات وأحسن تجهيزهم . فسألمه المترجمون إن يُسْعفهم بنسخة واحدة منها ليفتخروا بها عملى أصحابهم ، ففعل . وهمذا هو التوراة الذي لم يقع فيه التبديل أصلاً .

ثم هذه النسخ كلها ناطقة بأن مبلغ السنين من هبوط آدم من الجنّة إلى مجيىء الطوفان ألفان ومائتان واثنتان<sup>٣</sup> واربعون سنة ؛ وبهــذه السنين يقول النصارى . وأمّا ما ينطق به التوراة المعمول عليه عند اليهود فهو

- ١ في الأصل : أن تطرقونني .
  - ٢ في الأصل : ستة .
  - ٣ في الأصل : وإثنان .

ألف وستتمائه وستت وخمسون سنة . وأمّا ما ينطق به التوراة الـذي عند السامرة فهو ألف وثلاثمائة وسبع سنين .

ويقال إن الأنبياء من بني إسرائيل كانوا بتشروا بولادة المسيح من العذراء البتول في آخر الزمان . فلسبب إنكارهم لنُبوّته نقصوا من مُدَد الأعمار ، لُيوقعوا ولادته في الألف الرابع الذي هو بعيد من آخر الزمان – أَعْنيَي الذي نطق به التوراة وهو سبعة آلاف سنة . فأمّا ما وُجد في التوراة المنقول فإنّ ولادته في الألف السادس ، وذلك قريب من آخر الزمان .

فإن الخبر الذي هو أو لى أن يُؤخذ به ما أنبأ به التوراة السذي ترجمهُ اثنان وسبعون حبّراً من الأحبار . وهو ينطق بأن مسن مجيء الطوفان إلى ولادة موسى (ع) ألف وخمسائة سنة وست سنين ، ومن ولادة موسى (ع) إلى تاريخ نخت نصر ألف وثمان وتسعون سنة ، ومن تاريخ نخت نصر إلى أول تاريخ الاسكندر أربعائة وست وثلاثون سنة ؛ ومن ولادة موسى إلى ولادة عيسى (ع) ألف وثماناته وسبع ً وثلاثون سنة ، ومن ولادة المسيح إلى اول سنة الهجرة ستهائسة وتسع<sup>3</sup> وعشرون سنة . فيجتمع ما بين آدم إلى أول سنة [90 أ] الهجرة ستها ألف سنة وماثتان وخمس عشرة سنة فارسية .

فأمّا عند كافة أحبار اليهود فإن ما بين آدم الى خروج موسى من مصر الى بحر القُلْزُم لِيَعْبَر بهم بني اسرائيل ويدخل بهم برّية فلسطين

٥٥ الأمد على الأبد - ٥

ألفا سنة وأربعمائة وثمان وأربعون سنة مكبوسة ، ومن وقت خروجه من مصر الى أول تاريخ الاسكندر الف سنة ، وما بين تاريخ الاسكندر الى اول سنة الهجرة تسعمائة واثنتان<sup>ا</sup> وثلاثون سنة ومائتان وتسعة وثمانون يوماً . فيكون ما بين آدم إلى أول سنة الهجرة عند اليهود أربعة الآلف وثلاثمائة وثمانون سنة ومائتان وتسعة وثمانون يوماً .

فهذه هي مجامع أخبار التوراة على اختلافها في المدد والأعمار . وأمرا أبو معشر المنجم فإنه وضع زبجه على تاريخ الطوفان ؛ وزعم أن ابتداءه كان يوم الحميس في الوقت الذي اجتمعت فيه الكواكب السبعة في آخر الحوت ، وأنه قد مضى نصف سني العالم – وهو مائة ألف وثمانون ألف سنة ، فإن سني العالم عنده ثَلَاً ممائة وستون ألف سنة . وّزعم أن بينه وبين أول سنة الهجرة ثلاثية آلاف وسبعائة وخس وعشرون سنة فارسية .

وأماً الفرس فإنهم يزعمون أنَّ ابتداء تاريخهم أول يوم من سني آدم – وآدم عندهم كيومُرث – وأنَّ ذلك كان هُرُ مُزْ رُوز من فَرَ وَرَ دين ماه عند دخول الشمس أوّلَ الحمل ؛ وأنَّ زَرَ ادُشْت ، السَدَي

- ا في الأصل : وإثنان .
- ٢ في الأصل : وخمسة .
- ٣ التكميل مأخوذ من «كتاب القرانات » لأبني معشر البلخي ، ص . ١٠ . وأنظر كتاب « الآثار الباقية » للبيروني ، ص ٢١ .

يدّعون نبوته ، زعموا الله في وقت ظهوره كان قد مضى من سني آدم ثلاثه آلاف سنة شمسيّة ؛ وأنّه قد أطلق هذا القول عند ادّعائه النبّوة ، وكان ذلك [ ٧٩ ب ] عند مضيّ ثلاثين سنة من مُلك بشتاسف . ثم التواريخ من بعد بشتاسف معروفة عندهم . وزعموا أن اخنوخ – وهو الذي يسميّه أهل الغرب الحُرْمُس وأهل الإسلام إدريس – قد وُلد له متوشلخ – وهوجم المَليك ؛ ووُلد لمتوشلخ في آخر عمره لامخ – وهو والد نوح .

وإذ قد أتينا على جمل ما وعدنا ذكره من التواريخ ، فمن الواجب أن نتمم القول بذكر الأمم الماضية أيضاً ، فنقول : أمّا الأُمَمَ الكبار الساكنون في أطراف الأرض ، فمقصور عددها على ستّة ، وهي الصين والهند والسودان والبربر والروم والترك . فتَجتَنُوب مشرق الارض مسكن الصين ، وشماله مسكن الترك ؛ ووسط جنوب الارض الهند ، وبإزائهم ( الروم في شماله ؛ وجنوب مغرب الارض مسكن الحبش ، وبإزائهم )

فهذه المالك الستّ" عامرة لأطراف الارض المسكونة ، ثم بلاد إيران وجزيرة العرب متوسّطة بينها . وجماعتهم ينقسمون الى السودان والبيضان : فأمّا السودان فهم الذين يسكنون مما بين خطّ الاستواء الى محاذاة ممر السرطان ، وأمّا البيضان فهم الذين مساكنهم بين محاذاة ممر السرطان الى محاذاة بنات النعش .

١ في الأصل : مقصور .
 ٢ التكميل مأخوذ من « تاريخ سي العالم » لحمزة الإصفهاني ، ص ١٠ . وانظر كتاب « الإعلام بمناقب الإسلام » للعامري ، ص ١٧١ – ١٧٢ .
 ٣ في الأصل : المماليك الستة .

وأماً بلاد يونان فقد كانت مجاورة للشام ، وخرج منها الفلاسفة المذكورون . وكان سكان احد الشام بنو اسرائيل ، وكانت النبوة فيهم متواترة ، وذلك بعد أن غلَبوا الكنعانية عبدة الأصنام، لهم أجسام عظيمة . وأما الأحقاف فهم ما بين عمان الى اليمن من أرض العرب ، وكان أهلها جبابرة عُتاة من نسل عاد بن (عوص بن ) ارم بن سام ابن نوح . وكان دينهم عبادة الصم ، وقد بعث الله لهم هوداً فكذبوه ، فعمتهم الهلاك بالريح الصرص . وأما تمود فقد كانوا يسكنون الحجر وهو فوق وادي القرى الى ارض الشام ، فكانوا من نسل ارم أيضاً . وقصتهم معروفة .

وأممّا بابل فمنه ابتداء علم النجوم ، وذلك قبل زمان ابراهيم (ع) . وسَبَبُه انهم كانوا [ ٨٠ أ ] مقبلين على صناعتي الفلاحة والملاحة ، ولن يُستغنى فيها عن أحكام النجوم . وأممّا مصر فمنه ابتداء علم الهندسة . وسببه ان مد النيل كان يكسح مزارعهم في كل سنة ، فيحتاجون الى المساحة في قسمتها . وأممّا الشام فمنه ابتداء علم الطبائع . وسببه ان الوباء في نواحيه كان يكثر ويعمّم ، فيضطرون الى الاستعانة بالقوى الطبيعية .

وأممّا أهل يونان فقد كانوا عُبَّاداً <sup>٤</sup> إلا الأوحد فالأوحد ممـــن كان يختلف الى أنبياء بني اسرائيل . وأممّا الصين والترك وخراسان فلم يخرج منها نبيّ قط . وذكر أصحاب الأحكام أنّ سببته زيـــادة عرضها على

- كذا في الأصل . ولعل الصواب : أحد ( أجناد ) .
  - ٢ في الأصل : عمان .
- ٣ التكميل مأخوذ من « قصص الأنبياء » للثعلبـي ، ص ٣٦ ، وتاريخ الطبري ،ج ١ ، ص ٢٣١ .
  - ٤ كذا في الأصل . ولعل الصواب « عباداً ( للأصنام ) » أو ما شابه ذلك .

ثلاث وثلاثين درجة ، فإن العرض اذا زاد على هذا القدر لم يمر على سمت ذلك الموضع شيء من الكواكب السريعة السير .

واذا تحقيق هذا ، فنقول : ان ّ عُمر الدنيا قد اختلف فيه ؛ فإن المسلمين والصابئين والنصارى واليهود مُجْمعون على ان عمرها سبعة آلاف سنة على عدد الكواكب السيّارة . وزعم المجوس ان عمرها اثنا " عشر الف سنة على عدد البروج . وقالت الهند ان عمرها أربعة (آلاف)<sup>3</sup> الف الف وثلاثمائة الف الف وعشرون الف (الف) ° سنة ، وهو عندهم مدة حركاب الكواكب (و) الاوجات والجوز وَرَهَرَات من اول نقطة من الحمل الى ان تعود اليها مرة اخرى .

وقد قال الله في محكم كتابه : (تَعْرُجُ المَّلاَ تَكَةُ وَالرُّوحُ إليه في يتوم كان مقدارُهُ ختمسين ألَّف ستنة)<sup>V</sup>. وقد ذكرنا معناه في كتابنا الملقب بـ « الإفصاح والإيضاح » . وقد رُوى عن النبي علي ان عمر الدنيا سبعة آلاف سنة . وأصدقُ هذه الأقاويل قول الله عز وجل : ( وَمَا يُدُرُ يِكَ لَعَلَ السَّاعَة تَكَوُنُ قَرِيباً)^ .

في الأصل : ثلاثة . ١ في الأصل : الشريفة . والعبارة موجودة في « تاريخ سي العالم » لحمزة الأصفهاني ، ۲ ص ٧٤ . في الأصل : اثني . ٣ التكميل مأخوذ من « طبقات الأمم » لصاعد الأندلسي ، ص ١٦ . ٤ ( مدة ) : من الهامش و حامل حرف « ص » . ٥ في الأصل : يعود . ٦ سورة المعارج ٤ . ٧ سورة الأحزاب ٢٣ . ٨

#### الفَصَلُ الثَالث

اول من وُصف بالحكمة كان لقَمْكَان الحُكم . والله يقول : (وَ لَقَدَّ آتَيَنْنَا لُقُمَنَ الْحكَمَةَ )' . وكان في زمن داؤد النبي (ع) ، وكان مقامها جميعاً ببلاد الشام . [ ٨٠ ب ]

وكان انباذ قليس اليوناني يختلف إليه على ما حكي ويأخذ مسن حكمته ؛ إلا انه لما عاد إلى بلاد يونان تكلم في جبلة العالم ما شاء ، فو جدت ظواهرها قادحة في أمر المعاد . واليونانيون كانوا يصفونه بالحكمة لمصاحبته كان للقهان الحكيم ؛ بل هو اول من و صف منهم بالحكمة . وطائفة من الباطنية تنتمي إلى حكمته وتقول بتفضيله ، وتد عي أن له رموزاً قل ما يوقف على مُنطواها .

حبته

ثم أحد الموصوفين منهم بالحكمة فيثاغورس . وقد اختلف بمصر إلى أصحاب سليمان بن داؤد (ع) حين انجلوا اليها عن بلاد الشام ، وكان " تعلّم الهندسة قبلهم من المصرية . فتعلّم أيضاً العلوم الطبيعية والعلوم الإلهية من أصحاب سليمان . ونقل العلوم الثلاثة – أعني علم الهندسة وعلم الطبائع وعلم الدين – إلى بلاد يونان . ثم استخرج بذكائه علم الألحان وأوقعها تحت النسب والاعداد . وادّعي انه قد استفاد هذه

ثم أحد الموصوفين منهم بالحكمة بعده سقراط . وقد اقتبس الحكمة من فيثاغورس ؛ واقتصر من أصنافها على المعالم الالهية . وأعرض عن متلاذ الدنيا ؛ وأعلن الخلاف في الدين على اليونانية ، وقابل مرؤساء ذوى الشرك بالحجاج والأدلة . فثو روا الغاغة عليه . وألجأوا متلكتهم إلى قتله . وأودعه الملك الحبس من تحمداً إلى جهاعتهم ، وسقاه السم تفادياً من شر هم . وقصيته معروفة ؛الأخبار المتواترة .

ثم أحد الموصوفين بالحكمة بعده افلاطن'' . وكان فيهم شريف النسب

مفْضالاً . وقسد وافق سقراط في اقتباس الحكمة وفيثاغورس ؟ إلا انه لم يقتصر على المعالم الالهية' ، بل جمع اليها العلوم الطبيعية والعلوم الرياضية . وله كتب مشهورة تولتى تصنيفها ، إلا انها مرموزة منغلقة'. وقد تخرّج به عدد من التلامذة في <sup>ع</sup> آخر عمره ، وفوّض <sup>°</sup> التعليم والمدرسة إلى ذوي البراعة [ ٨١ ] من أصحابه ، وتخلتى عن الناس متجرّداً لعبادة ربّه .

وفي زمانه فشا الوباء في بلاد يونسان . فتضرّعوا فيه إلى الله ، وسألوا احد انبياء بني اسرائيل^ عن سببه . فأوحى الله اليه بأنسه متى ضعتفوا المذبحاً كان الهم على شكل المكعّب ارتفع عنهم الوباء . فابتنو ال مذبحاً مثله الوباء . فازداد الوباء . فعادوا إلى النبي الرع)

وسألوه عن سببه ' . فأوحى الله اليه ' بأنهم لم يضعّفوه" ؛ بل قرّبوا <sup>؛</sup> اليه آخر مثله ، وليس هذا بتضعيف° المكعّب .

واستعانوا حينئذ بأفلاطن<sup>7</sup> . فقال : انكم كنتم تزجرون عن الحكمة وتنفّرون عن الهندسة ، فابتلاكم الله بالوباء عقوبة لكم ؛ فـإن للعلوم الحكمية عند الله مقداراً . ثم ألقى عسلى أصحابه بأنه : مـتى أمكنكم استخراج خطَيَّن بين خطَيَّن على نسبة متواترة ، توصّلتم<sup>9</sup> إلى تضعيف المذبح<sup>^</sup> ؛ فإنه لا حيلة لكم<sup>1</sup> دون استخراج ذلك . فعملوا على استخراجه، وتحموا العمل<sup>11</sup> بتضعيفه . وارتفع<sup>11</sup> الوباء عنهم . فأمسكوا عن ثلب الهندسة وغيرها من المعالم النظرية .

ثم أحد الموصوفين منهم بالحكمة بعده أرسطاطاليس . وهـو معلّم الاسكندر المعروف بذي القرنيَنْ <sup>١٢</sup> . وكان مُلازماً لأفلاطن<sup>١٣</sup> قريباً من

عشرين سنة لاقتباس الحكمة . وكان يسمّى في حداثته « روحانياً » ل لفرط ذكائه ؛ وكان أفلاطن ليسمّيه « عقلاً » " . وهو الذي صنّف الكتب المنطقية وجعلها آلة للعلوم ، حتى لُقتب بـ «صاحب المنطق» . وهو الذي رتّب الأبواب الطبيعية والأبواب الالتهية ، ووضع لكل باب منها كتاباً على حدة ، محافظاً على الولاء فيه . وفي أيّامه استتب المُلْكُ لذي القرنين وانقَمع به الشِرْك في بلاد يونان .

فهؤلاء الخمسة كانوا يوصفون بالحكمة . ثم لم يُسمَّ أحد منهم بعد هؤلاء « حكياً » ° ؛ بل كل واحد منهم كان ينسب الى صناعة من الصناعات أو سيرة من السيدَر ، مثل بقراط الطبيب [٨١ ب] وأوميرس<sup>ت</sup> الشاءر وأرشميدس المهندس وديوجانس الكابي وديمقراطيس الطبيعي .

وقد تعرّض جالينوس في زمانه حين<sup>٧</sup> كثرت تصانيفه لأن يوصف بالحكمة – أعني أن ينقل عن لقب الطبيب إلى لقب الحكيم . فتهز وُوا به وقالوا : عليك بالمراهم والمسهلات وعلاج القروح والحُمَّيَات ! فإن الحكمة الالهية أدق مأخذاً من أن يقف عليها من يترّب في معالمها . فإن من شهد على نفسه بأنه شاك في العالم أقديم هو أم مُحددت ،

وفي المعاد أحقٌّ هو أم باطـل ، وفي النفس أجوهر ٌ هي أم عرض ، لمَتَّضعة درجتُه مين آن يسمَّى حكيماً .

والعجب مسن أهل زماننا المهم متى رأوا انساناً قسرأ كتاب اقليدس وضبط اصول المنطق ، وصفوه بالحكمة ، وإنْ كان خلُواً من العلوم الالهية ؛ حتى انهم ينسبون محمداً <sup>٤</sup> ابن الرازي لمهارته في الطبّ اليها – هذا ، أَعَزَرُك الله ، مع صنوف هذيانه في القدماء الحمسة وفي الأرواح الفاسدة .

ولقد كان شخينا ابو زيد احمد بن سهل البلخي رحمه الله ، منع توسّعه في اصناف المعارف واستقامة طريقته في أبواب الدين ، متى نسَبَه أحد من مُوقِرِّيه إلى الحكمة يشمئز منه ويقول : لمَهْفي على زمان يُنسب فيه ناقص مثلي إلى شرف الحكمة ، كأنهم لم يسمعوا قول ينسب فيه ناقص مثلي إلى شرف الحكمة ، كأنهم لم يسمعوا قول فقد أوتي تحيراً كثيراً وما ينذكر إلا أولوا ألالباب ) . وهذا حال استاذه يعقوب بن اسحاق الكندي .

وإذا عرف هذا ، فحسن الواجب أن تعلم ايضاً ان مسن الحكايات المشهورة عن افلاطن انه كان يقول لأصحابه : انكم إن عرفتم كسل

شيء فلا تحسبوا انكم عرفتم شيئاً ما لم تعرفوا الله عزّ وجلّ . تم مس الحكايات المشهورة عن ارسطا طاليس انــه كان يقول : كنت ُقبل اليوم أشرب وأظمأ ، حتى إذا عرفت ُ الله عزّ وجلّ فرويت ُ بلا شرب .

ولقد كان أتباع هؤلاء الحمسة من طبقات اليونانيّين الذيسن سُمّوا حكماء [ ٨٢ أ ] على الإطلاق يُلاحظون عامّة مَنْ لا يُقرر بالصانع جلّ جلاله ، ولا يُوقينُ بالثواب الأبديّ بعد موته ، بعين الزرايسة والهوان ، ويعاملونهم من الاستخفاف ممثل معاملة الموّحد للمُلحد ؛ إلا أن اعتقادهم كان في صورة المعاد نخالف للملة الحنيفية بنكتة واحدة ، وهي انهم لم يكونوا يعترفون بالبعث والنشور ، لكن كانوا يُوجبون المثوبة الأبدية لمجراً د الارواح البشرية . ولهذا ما حكم الاسلام على جماعتهم بالغيّ والضلال . فأممّا إثبات الصانع ووحدانية ذاتسه ، ونفيُ

وانما احببنا أن نصف احوالهم على هذا الشرح لأنهم تكلفوا إتقان صناعة يُستعان بها في عمارة البلاد وينتفع بها في مصالح العباد ، كالطب والهندسة والتنجيم والموسيقى وغيرها . وصنفوا فيها كتباً معروفة ، فوقعت لها التراجم بالألسنة المفتنة ؛ وارتضاها ذوو الألباب من الأمم ، وارتفع بمكانها محلَّهم .

ثم وجدنا أوساخ الزنادقة يصطادون بهم الواحد والواحد من ضعفة العقول ، ويستدرجونهـم بصيتهم الى ما تدنتسوا به من الخلاعة . بل يوهمونهم بأن دين الله تعالى ، لو كان ذا حقيقة صادقة ، لكان اولئك مع تكامل عقولهم ووفور أحلامهم أَوْلَى بإيثاره والتمستك به .

ا في الأصل : فوقع .

ثم وجدنا الجدلية ايضاً يُنادُون عليهم بالتعطيل والإلحاد ؛ ويوهمون الدهماء ان لدين الحق خصوماً أقوياء ، وانه – لولا تجرُّدنا لمجاهدتهم وانبعائنا لفسَنَخ أباطيلهم ، لتطبَّق الإلحاد ابيضة الاسلام . ولتعمري فإن للجدلية سعيساً مشكوراً في نصرة الحق وتأييد الدين ؛ إلا ان أضافتهم التعطيل الى اولئك الحكهاء ربما صار مكسبة لتزيين الإلحاد ومدعاة لتفخيم الزندقة . وذلك مما يؤيد حيياً الدهرية على الضعاف من البريسة .

ا في الأصل : جيل .

# [ ٢٨ ب ] الفَصْلُ الرّابْع

مذهب انباذ قليس في صفات البارىء عزّ وجلّ انه ، وإن و صف بالعلم والجود والإرادة والقــدرة ، فليس هوذا متعان متميّزة تختصّ بهذه الأسماء المختلفة . لكن دائماً نقول لكل واحد منَّ موجودات العالم انه معلومُه ومقدوره ومُراده وفيضُ جوده ، من غير ان نُثْبيت فيه معاني شتَتَى٣ ، كذا ايضاً نصف مُوجدَها بالعلم والجـود والإرادة والقدرة ، وإنْ كان أَحتَديتاً° فرداً .

وكما أن وجوده ليس يشبه شيئاً من موجودات العالم ، إذ الموجودات العالمية محققة بالوجود الإمكاني ً ــ أعني بحسب الصنعة وذاتـــه واجب الوجود ، لا بحسب الصنعة ؛ كذا ايضاً وحدانيته ليست<sup>v</sup> تشبه وحدانية

شيء مـن موجودات العالم ، إذ الوحدانيّات العالميّة' معرَّضة للتكثر – إنّا بأجزائها ، واما بمعانيها ، واما بنظائرها – وذاته متعال ٍ عن هذا .

فهو إذاً وإنْ صلح أن يوصَف بالعلم والجود والقدرة والإرادة ، فإنَّ آخصَ صفاته هو أنه حقّ بذاته وحكم . وانَ معنى الحق أن وجوده بحيث يمتنع انطلاق أن لا وجود عليه . وأنّ معنى الحكيم هو انه مُوجِدٌ لكل شيء على أتمّ ما يليق به من الغرض .

ثم انه من بعد اعترافه بهذه الجملة الحسَنيَة قد خلّط بشأن المعاد . فإن المشهور من مذهبه انه كسان يقول بالمحتبة والغلبة . ومعناهما أن جوهر النفس ذو معنييَنْ احدهما الطبع والآخر العقل ؛ وأنه قد تتقق له فطرة بحسب الطبع فيصبر حينئذ مُوَّدياً أفعالَه محسب المحتبة ، وفطرة بحسب العقل فيصبر حينئذ مؤدياً أفعاله محسب الغلبة ؛ وان لكل واحد من الفطرتين^ مُدَّة زمَّانية مساوية لمسدّة صاحبتها ؛ وان أحد الفطرتين مُلذة والاخرى مُؤْلدة . وليس يوجد على ما اخترعه من هذي الدعاوى شيء من الحجج أصلاً .

: 1 . 2

وقد وافقه فيشاغورس فيما يعتقد من صفات البارىء تعالى ، إلا في نكتة [ ٨٣ أ ] واحدة ، وهي انه يزعم ان وصُفنا إياه انه ( حق متعلّق بوصفنا اياه انه ) <sup>٤</sup> حكيم ، فإن ٥ الحكمة قبل الحق ، وبهما يصبر الحق حقاً .

ثم خالفه في شأن المعاد أيضاً<sup>٢</sup> . فإن المشهور من مذهبه انه كـان يقول أن العالم بكليته منقسم إلى اثني عشر قـسماً<sup>٧</sup> ، اربعة منها هي الأجرام السفلية – أعني الأرض والمـاء والهواء والنـار<sup>^</sup> – وثمانية منها هي الأجرام العلوية – أعني <sup>1</sup> السموات السبع والكرسي المحيط بها ؟ وان فوق هذا العالم عالمـاً نورانيـاً لا تدرك العقول <sup>1</sup> حُسْنة وبهاءه ، واليه تشتاق الأنفس الزكية ؟ وأن كل قسم من هـذه الأقسام منضود كت القسم الذي يَعْلُوه ، وهو بالإضافة إلى المستعلي عليه كالشُقُل<sup>11</sup> له .

وأَيْتُها انسان أحسسَنَ تقويم نفسه بالتبرؤ من العجب والتجبُّر (والمراءاة)

والحسد وغيرها من الشهوات الجسدانية ، فقد صار مستأهلاً لأن يصير أَعْلَى أقسامها فيطلّع على جميع ما شاع في جواهر العـالم من الحكمة الالهية . ومتى سعد بذلك فقد نال السرور الحق والعز ّ الحق ؛ فإن الاشياء المُلذَّة حينئذ تأتيه رسلاً نحو إتيان الألحان الموسيقية الى حاسنة السمع ، ولا مِحتاج اليَّ ان يتكلف طلبها أصلاً .

وقد وافقه سقراط على هذا ، إلا في نكتتين . إحداها أنْ قال انّ وصُفنا ايّاه انه حكيم متعلّق بوصُفنا ايـاه انه حق ، فإن الحق قبل الحكمة ، ومها حصل العلم على غاية كماله وُصف بأنه حكمة<sup>٤</sup> .

والاخرى ان قال ان السماء هي ( في ) " النشأة الثانية تصبر بلا كوكب . فإن سبب ثباتها فيها هو سُرْعة حركات الافلاك الحاملة لها، وكل متحرّك فإلى سكون ممّا ؛ ومهما سكنت الأفلاك عن دورانها ، فإن كواكبها تتناثر فتصبر \* محيطة بالأرض متصلاً \* بعضها ببعض كالدائرة الملتهبة . وان كل نفس كانت دنسة شريرة فإنها تبقى في هذه الأرض المحاطة باللهيب . وتصبر السماء للأنفس الزكية كالأرض : وتصبر سماؤهم سماءً نورية أشرف من هذه ؛ وهناك الحسن المحض واللذة المحضة. [٣٨ ب

T BREED BITTED ILL.

of Bally Paul charge is

ثم زاد على فيثاغورس ايضاً بأن قال إن كلّ انسان شرف باقتناء الحكمة الحالصة فقد صار محتوياً على الحيرورة المُطْلقة . وأَعْلى درجات العبد في الحيرورة هو أن يكتفي بمولاه الحق عز ّ اسمه عن الواسطة بينه وبين مولاه . ومن احتاج في اقتناء الحكمة إلى واسطة بينه وبين مولاه فهو ناقص في درجات ّ العبودية ؛ وكل من كانت الوسائط بينه وبين مولاه اكثر فهو في رتبة العبودية أَنْقَصُ .

وإذا<sup>ع</sup> كان البدن مفتقراً في مصالحه إلى تأثير الطبيعة ، وكانت الطبيعة مفتقرة في تأدية أفعالها إلى تدبير النفس ، وكانت النفس مفتقرة في اختيارها إلى إرشاد العقل ، ولم يكن فوق العقل فاتح إلا الهداية الالهية ؛ فبالحري أن يكون المستعين ُ بصريح العقل في كافة المصارف مشهوداً له بغبطة والاكتفاء بمولاه ؛ وأن يكون التابع ُ لشهوة البدن ، المنقاد<sup>4</sup> لدواعي الطبيعة ، والمؤاتي لهوى النفس ، إذا لم يكن مستمسكاً بمو ُجب العقل ، بعيداً من مولاه ناقصاً في رتبته . فإذاً لا خيرورة لمن لزم الاوائل الكثيرة ولم يترق بعقله إلى الحق الاول<sup>^</sup> .

وأمرَّا الفلاطون فقد اخرُتلف في مذهبه . فإنه قرال في كتابه !

« بولوطيقوس » ' – أي ° تدبير المدن ۲ – ان العالم أبَدي ّ غـر مكو َّن دائم البقاء ؛ وتعلق بم ندا القول برقليس ٣ الدهري وصنّف في أزلية العالم كتاب الذي نقضه يحيى النحوي . ثم ذكر في كتاب المعروف بـ « طياوس » ٤ ان العالم مكوَّن ، وأن البارىء قد أبدعه من لانظام ، وان جواهر العالم كلها مركَّبة من المادة والصورة ، وان كـل مركَّب فهو معرَّض للانحلال .

ولولا أن تلميذه ارسطاطاليس شرح معناه من من اختلاف القولين" لحكم عليه بالحيرة – إلا إنه بيَنَن ان لفظة « المكون » مترتبة <sup>٧</sup> تحت الاسماء المشتركة <sup>٨</sup> ؛ وان مقصودة من قوله أن العالم أَبَدي غير مكون – اي لم يسبقه زمان ولم يُحدث عن شيء ؛ [ ٨٤ أ ] وان مقصوده من قوله انه مكون وقد صرفه البارىء من لانظام إلى نظام – اي وجوده متعلق بالصنعة الناظمة للمادة بالصورة . وليس ولا لواحد من هذين وجود بذاته دون الاتحاد بصاحبه ، فالمُبدع لهما إذا قد<sup>٩</sup> أوجدهما على التأحيد النظمي . فهو إذا بفعله الإبداعي صارف للعالم من لانظام إلى نظام – اي من العدم إلى الوجود .

ى

ولقد صرّح بذلك في كتاب « النواميس »' ، فقال ان للعالم بدءاً<sup>٢</sup> عليَّياً وليس له بدَءَ تزماني ّ اي له فاعل قد اخترعه لا في زمان ؛ واَن َ فاحصاً ( إن ْ )<sup>٤</sup> فحص عن سبب اختراعه له ، أجبناه بأنه مُريَدٌ بذاته لإفاضة ْ جوده وقادر ٌ على ايجاد ما أراد آ .

و ممثله قد أطلق القول في كتابه المنسوب الى « فاذن » <sup>٧</sup> بأن<sup>٣</sup> جوهر النفس غير مكون <sup>٩</sup> وانه لا يموت ؛ وقال في كتاب « طياوس » انه مكونَّن وانه ميت <sup>١</sup> غير دائم . وقد توليّى ارسطاطاليس تبيين مُراده من اختلاف اللفظتيّن فقال : عنى بقوله الاولّ اي لم يتدرّج في حدوثه من القوّة الى الفعل ، لكنه أحدد ث<sup>11</sup> دفعة ً ؛ ثم لن يعرض لها<sup>11</sup> الموت في دار المثوبة . وعنى بقوله الثاني انه معرتض للاستحالة من الجهل الى العلم ومن الرذيلة الى الفضيلة ؛ وان ذاته ما كان ليفوز بالبقاء الأبّدي لولا استبقاء الله له على الدوام . ولقد صرّح بذلك في كتاب « طياوس » ، فقال ان خالق الكل أو حتى الى الموت الحواهر الروحانية بـ « انكم لستم محيث لا تموتون ولكنتي استبقيكم بقوتي الالهية »

> اًی Nómol ١ في الأصل : بديناً . ۲ في الأصل : بدو . ٣ التكميل من ب . ٤ في ب : لإقامة . في ب : أرأد . ٦ Facswy si V كذا في ب . وفي الأصل : أن . ٨ (جوهر النفس غير مكون )كذا في الأصل . و في ب : النفس غير مكونة . ١٠ كذا في الأصل. وفي ب: يموت ؛ وله حاشية : «م، ك : ميت». ۱۱ في ب : حدث .

١٢ كذا في الأصل ، ولعل سابق الضمير هو « النفس » . وفي ب : ثم ان لها ، وذلك تحريف.

ومن مثله فد أوضح ارسطاطاليس حقيقة الصواب مما المحتلف فيه فيثاغورس وسقراط في ان الحكمة قبل الحق والحق قبل الحكمة ، فقال: ان الحق أعم من الحكمة ، إلا انه قد يكون جليّاً وقد يكون خفيّاً ؛ وأمّا الحكمة فهي أخص من الحق ، إلا انها لن تكون إلا جليّة . فإذا الحق مبسوط في العالم مشتمل على الحكمة المستفيضة في العالم ، والحكمة المحقييَيْن ليسا يفارقان صنع الموجد للعالم وقو ته المسكة للعالم . فكولان اذاً مقبولان بجهة وجهة ع .

فهذا هو جُملَ ما تصوّرناه من مذهب هؤلاء الاربعة وتلقّفناه من الأئمة المنسوبين الى الفلسفة . وليست كتبهم المصنّفة في هذه الأبواب محيث يُوقف من غير فاتح يفتحها ، فإنها محشوة بالرموز والألغاز . بحيث يُوقف من غير فاتح يفتحها ، فإنها محشوة بالرموز والألغاز . وانما كانوا يتعمّدون ذلك لمحيان ثلاثة : أحدها الكراهة لمتلا يغوص على أسرار الحكمة أحد ممن ليس لها بأهل ، فتصير عُدّة أله يف على اكتساب ضرب من الشرارة ؛ والثاني ان لا يتوانى العاشق لها في بذل العناية لاقتنائها ، وإن لحقتْه الشُقَنَّة أفي تحصيلها ، ويستصعبها

الكسلانُ لغموضها ويزدريها ؛ والثالث تشحيذ الطبع باستكداد الفكر لئلا يجنح المتعلّم الى طيب الدّعة ورّوح النفس ، ويُقبل بجهده على تفهّم ما يَنْفِرُ عنه الطبع<sup>ُر</sup> .

فأمماً مذهب ارسطاطاليس فقد أوردنـــا جملته" في كتابنا الملقّب بـ « العناية والدراية » وأوضحنا ُطرُقه في «التوحيد والمعاد».

- ۲ ناقصة في ب .
- ۳ في الأصل : جملة .

١ كذا في الأصل . وفي ب : الطبائع ؛ وله حاشية : « م ، ك : الطباع » .

الفَصِّلُ الْحَامِسُ

أن العقل وإن<sup>°</sup> صلح لتدبير عامة ما تحته من الموهومات الحسية ولإمساك كافة ما فوقه من المعقولات البديهية ، فإنه ليس يصلح لها إلا بالقوة الالهية المستعلية عليه . وكما أن الطبيعة محيطة بالأجسام إحاطة التدبير لها ، والعقل محيط بالنفس إحاطة الهداية لها ، كذا الاول الحق محيط بالأشياء كلها إحاطة التقدير لها . فإذاً الجسم بجبلته طائع للطبيعة، والطبيعة بجبلتها طائعة للنفس ، والنفس بجبلتها طائعة للعقل ، والعقل بجبلته طائع للبارىء تعالى .

وبهذا يُعلم ان كل واحد من مبدَعات العالم وإن كـان بالإضافة إلى خاص غرضه كاملاً له ، فإنه في جبلتة مقهور ناقص [٥٨] الذات ؛ وان الكمال المُطْلَق للأحد الحق . بل بهذا يُعلم ان الموجودات العالمية مرتبطة بعضها بالبعض ؛ وان القوة الإلهية سارية فيها كلها ؛ وان مُوجد ذواتها ليس بجسم ولا طبيعة ولا نفس ولا عقل ، لكنه جل جلاله متقدم لها بالوجود الأولى .

وإذا عُرف هـــذا ، فنقول : لسنا نشك في انّ كل شيء يوجَد فاعلاً فهو أشرف من الشيء الذي ليس يصلح لتأدية شيء مـن الأفعال أصلاً ؛ وانّ كل شيء وُجد عالماً فهو أشرف من الشيء الـذي ليس يصلح لإبراز شيء من الأفعال ، بـل هو مستعدّ لمجرّد الانفعال – أَعَنْنِي أَنْ يكون بجوهريّته مَحَلاًّ للأعراض ؛ وبمثله لن يصلح لأن يعلم شيئاً بذانه ، لكنّه مستعدّ لأن تتّحدا به قوّة العرفان ، كما هـو مستعدّ لأن تتّحد به قوّة الفعل .

وكما ان الإبرة والسكّين والمثقب والفأس لو كانت فاعلة بجسميتها دون ما اتّحد بها من القوى المختلفة لـوُجدت أفاعيلُها متشاكلة ، كذا أيضاً الحيوانـــات المختلفة الأنواع لو علمت المصالح بجسميّتها دون ما اتّحد بها من القوى المفتنّة لـوُجدت مطلوباتُها متشاكلة .

فاذاً لا يجوز ان يُحكم بأنَّ ذات الجسم أشرفُ الموجودات ، أو أنْ يُحكم لشيء مــن الأجسام بالتقدّم في الشرف . بل ( ... )<sup>٢</sup> بواسطة معنى اخر متّحد به ، إمّا الطبيعة واما النفس واما العقل . فقد ظهر اذاً انه لو وُجد شيء من الموجودات فاعلاً ممّا وقد انفرد في قوامه عن الجسم ، فهو لا محالة أشرف من ذات الجسم .

وليس يُشكّ انّ الطبيعة وإنْ كانت فَحَالة فلا قوام لها إلا بالجسم، اذ هي في الحقيقة حلّيةً جسمانيّةً .

وأنّ النفس قد تكون حسّيّة وقد تكون نُطْقيّة . ثم الحسّيّة ليست تُبْرُ ز أفعالها ولا تُصيب معارفها إلا بالاعضاء الجسمانيّة التي أُعدَّت لها بالقوى الطبيعية ؛ فهي اذاً حلّية [ ٨٥ ب ] للجسم الطبيعي . وكل ما هو حلية الشيء فقوامه متعلّق به ؛ وذو القوام بذاته أشرف مما لا قوام إلا بغيره .

- ا في الأصل : يتحد .
- ٢ قد سقط شيء من النص و لعله « إنما يفعل » أو « لا يتشرف إلا » أو مثل ذلك .

وأماً النفس النطقية فهي علامة فعاة معاً ، وقد توجد في الجسم المتحلّي بالنفس الحسّية . فهي اذاً إن لم تكن صالحة لأن تقوم بذاتها ، فالمتحلّي بها أشرف ذاتاً منها ؛ وإن كانت صالحة لأن تقوم بذاتها فهي أشرف ذاتاً من المتحلّي بها . وإن كانت صالحة لأن تنفر د عنه في القوام فبالحريّ ان نشهد لها بالشرف عليه .

واذا عـُلم ان الجبلّة الإنسية مشاركة للحيوانات كلها في الجسميّة وفي الطبيعية وفي القوى النفس الحسّيّة ، ثم تنفصل عنها بالنفس النطقيّة ، فهي اذاً تُوصَفُ بالإنسانيّة إلا بهذه .

واذا تحقق هذا ، فمن الواجب ان نترقى في البيان قليلاً فنقول : لما كانت النفس النطقية منتظمة لقُوَّتي الفعل والعرفان ، وقد عمُم ان النفس الحسية ليست تفوز بالعرفان ، فلا عجب ان يظن الانسان انها تكون كافية في تكملة الانسانية ، ولم يُحتاج معها الى النفس الاخرى . فنحن اذاً جمُدَراء بإن نُزيل هذا الظن بإيضاح وجه الفُرقان بينها فنقول :

أماً النفس الحسّية فإن تأديتها للفعل إمــا ان يقع بحسب هيجان الشهوة ، وإماً ان يقع بحسب فوران الغضب . وبهيجان الشهوة يتحرّك الحيوان الى استزادة ما ينتقص مــن بدنه ، وبفوران الغضب يتحرّك

- ا في الأصل : يوجد .
- ٢ في الأصل : فهو .
- ٣ في الأصل : قوى .
- ٤ في الأصل : العقل . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل عبارة « نسخة صحيحة » .
   ٥ كذا في الأصل . و لعل الصواب : تعوز العرفان .
  - ٢ في الأصل : تقع .

الحيوان الى دفع مــا يضرّ ببدنه . وكـِلا الفعلَيْن يُـُؤَد <mark>يمـا الحيوان</mark> بحسب شوقه .

فأمما إصابتها العرفان فإما ان يقع بآلة بدنية ، كالإدراك بالحسّ ، وإما ان يقع بغير آلة بدنية ، كالتخيّل بالوهم . وبالآلة البدنية محيّز الانسان بين الأشياء الحاضرة ، وبغير الآلة البدنية محيّز الانسان بين الأشياء الغائبة . وكرلا التمييز يَنْ يفوز بها الانسان بحسب الأنفعال الإدراكي.

فأماً النفس النطقية فإن تأديتها للفعل لن يقع إلا بحسب الاختيار للمعاني الأفضل بالرؤية الصادقة ، وإصابتها العرفان لن يقع إلا بحسب [ ٨٦ أ ] الاستنباط من المعقولات البديهياة بالفكر الصحيح .

فإن النفس الحسية وإن وُجدت منتظمة لقوتي الفعل والعرفان فإن القرتين تتباينان . والدليل عليه أن هيجان الشهوة متعلق بالكبد ، وفوران الغضب متعلق بالقلب ، وإصابة التمييز متعلق بأجزاء الدماغ . ثم كمالها للفعل والعرفان لن يقع إلا بحسب المحرك لها من خارج – أعني المحسوسات والمشوقات .

فأمما النفس النطقية فليست تستغزر المعرفة إلا بحسب الاستغزار للمعرفة . فقو تسا الفعل والعرفان فيها إذاً تُبْديان كماليَهما بمجرد

١ (البدنية) : من الهامش وحامل حرف «ص».
٢ (منتظمة) : من الهامش وحامل حرف «ص».
٣ في الأصل : لقوى .
٤ في الأصل : العقل . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل عبارة « نسخة صحيحة ».
٥ في الأصل : للعقل . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل عبارة « نسخة صحيحة ».
٢ كذا في الأصل : ولعل عبارة تنتهي ب « الا بحسب » سقطت من النص بعد « إلا بحسب ».
٧ في الأصل : يبديان .

ذاتَيْها ، لا بمحرِّر ك من خارج . ثم هما ليسا يتباينان .

فقد ظهر ان النفس الناطقة تكون مستغنية في تأديــة فعلها وتحقيق عرفانها عن الاستعانة بشيء من المعاني الجسدانية ؛ وأما النفس الحسية فتكون مفتقرة فيها إلى المعانــي الخارجة . فبالحري أن يكون المعنى المستغني في تحصيل أفعاله وتقرير معالمه عن كافية المعاني الجسدانية صالحاً لأن يقوم بذاته ، ولا كذلك المفتقر اليها .

وبهذا يُعلم ان اقتباس الحكمة وإن كـان مُجْد ياً في استصلاح النفس الحسيّة فإن جدواه فيه يكون عرضيّاً ، لأن القصد الأوّل من مُقْتَبَسسها يكون متّجهاً إلى استصلاح القوّة الاختياريّة ، لتصبر أفعاله مُؤْدَداًة بحسب الفضيلة ومعارفه مُعْتَقَدَة بحسب الحقيقة ، فيسلم عن الآئين والتقليد . إلا انه يتعاطى مع ذلك تأديب الشهوة والغضب ، ليُذْعِن للعقل في الهوى والمُنْيَة .

١ في الأصل : تكون .
 ٢ كذا في الأصل . وفي الهامش ( بكلمة « نسخة » ) : تغزير ، ولعله الصواب .
 ٣ في الأصل : ليصير .
 ٤ في الأصل : العقيدة . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل كلمة « نسخة » .

## الفصّلُ السّادِسُ

ان العلوم الحقيقيّة التي هي أَبِنَدَّيَـة باليقين ـ نحو اعتقادنا بأن المساوية للشيء الواحد متساوية ، وأن الكل أكثر من جُزُ ثه ـ لـن تصبر مستثبَتة بالحس البدني ، الـذي هو معرّض للغلط والسهو ؛ لكنَّها تصبر مُقْتَنَاة بالعقل الغريزي ، الذي هو حُجّة إلهيّة ، وقد أُقيم للنفس مقام القوّة المُبصرة للعين الجسدانية .

وإذ كانت العقول الصريحسة في الجبلة البشرية متتحدة بالأرواح الحسية ، ومعلوم أن المتتحدين في الجبلة [ ٨٦ ب ] متى ابْتُغي بالسَعْي تجريد أحدهما عن الآخر فان الخطب سيصعب جداً ولسن يُستغنى في شأنه عن الدُرْبة والارتياض ؛ ثم إذا لم يجر د العقل عسن الحس فإن البدن سيجذبه من باب التمييز إلى الأبواب التي تشاركنا

١ (للشيء) : من الهامش و حامل حرف « ص » .
٢ في الأصل : الجسداني .
٣ في الأصل : أحدها .
٤ في الأصل : في .
٥ في الأصل : يشاركنا .

فيها أصناف الحيوان ، بل يشغله عن التعرّف للمعاني الحقيقية الـتي تُنيف بنا على طبائع الموجودات ؛ وإذ كان العبد مـَمـْنُواً من جبلته بمثل هذه الـُخـّطة العظيمة – فـَلـِقائل أن يقول :كيف السبيل إلى النجاة ؟.

جوابه أن الله جلّ جلاله قد أزاح علّته بالأوضاع الدينيّة والمُشُل السَّسَرْعيَّة . فإنها أُسسست على منهاج تصدف كالأنفس النطقيّة عن الأشياء المعرَّضة للفَنَاء إلى الأشياء الصالحة للبقاء ، السالك <sup>٣</sup> بنا عن الظلام الدامس إلى الضوء المُسفر ، ليسترقي بها الانسان مَن طبائع البهيميّة إلى رونق الحكمة ، بل من العالم السفليّ إلى العالم العلويّ . ولهذا ما قيل « انّ الانسان دينيّ بالطبع » .

ثم الحكماء قسد أعدّوا فيها قوانين يُستعان بها في استثارة المعاني المستنبطة منها بقو ة الفكر . فأقاموا تلك القوانين مقام الموازين العدّلة التي يُؤْمَن الارتياب في صدقها وصحتها . وهي الصناعات الأربع التي يدور عليها علم المنطق – أَعْني التقسيم والتحديد والتحليل والبرهان . فإذا العاقل منا متى كان في طبعه مناسباً للحكمة – أَعْني أن يكون ذكي الفهم قوي الحفظ جيد العبارة حسَن التصور – ، ثم كان حريصاً في اقتباسها صادق العناية باقتنائها ، فسن الواجب ان يثقتف النطقية بالمواظبة على الأوضاع الملية ، ليتدرج بها إلى إصابة الحق والاعتقاد للحق والمتابعة للحق والإيضاح للحق . ومتى لحقّته المرثية في شيء من أبوابها يستعين عليها بالصناعات المنطقية ، متمستكاً فيها بالبحث المستقصي ،

- ا في الأصل : فيه .
- ۲ في الأصل : تصدف . والفاعل هو « الأوضاع » و « المثل » .
  - ٣ كذا في الأصل .
- ٤ كذا في الأصل . وفي الهامش : أي النفس النطقية . ولعل الصواب في النص هو : النفس النطقية .

ومحافظاً على الترتيب المنتظم ، وملازماً للطريقة المستقيمة الـتي لا تشينها هـَوادةٌ ولا مَـيَـْلٌ .

فُيوقينُ أنّ الله جلّ وعزّ قد شرّف جوهرَه بنور العقل ليتعاطى به خلافته على عمارة العالم [ ٨٨ أ ] السفليّ ، فيتدرّج به إلى انْ يصبر زينة للعالم العلويّ . فإنه متى دنّس جوهرَه واستهلك ذاتــه فقد خسر الدنيا والآخرة . بل يتحقّق ان الله جلّ جلاله أوّلُه وآخرُه ؛ فــلا ينقطع عنه ولا يَؤُمّ سواه ، ويتبرّأ ممّن عـدل عنه وآثر صُحْبة غيره عليه .

فيعلم ان الموت وإن كان مُرَّاً في مرَرْأَى العـين كريه اللقاء ، فإنه في الحقيقة متعـْبَرُ إلى سادة هم أكملُ لوصاله ممـن واصلَهم طول حياته ، وأخلصُ له ممن كان يصادفهم في دنياه . فـلا يكره حضور الموت ، ولا يكترث بوروده عليه .

على ان الواجب عليه ان يعلم أيضاً انه لن يصلح لأولئك إلا بعد استصلاح الأفعال الصادرة عن النفس النطقية ؛ وهي كلها منحصرة في أنواع خمسة ؛ أولها الخطرة ثم الدرأي ثم الاعتقاد ثم الثبات . ولكل واحد من هذه الأنواع حالتان متقابلتان ، إحداهما في المصلحة والاخرى في المسدة . فإن الذكاء مصلحة للخطرة والبكه مفسدة لها ؛ والتد بر للرأي والإعجاب مفسدة له ؟ ؛ والفطنة مصلحة للفكرة والغفلة مفسدة لها ؛ واتتباع الحق مصلحة للاعتقاد والتقليد لرفقاء السوء مفسدة له؟ .

ولقائل أنْ يقول : فإنْ كان الموت بالاضافة الى المستصلحين لأفعال

- الأصل : والتدبير .
  - ٢ في الأصل : لها .

النفس النطقيّة على هذه الصورة ، فما بال الفائزين بالحكمة منعوا عــن إرهاق' أرواحهم وإهلاك أجسادهم ــ وخصوصاً إذا حاولوا به التعجيل الى مـَن هو أوّلهم وآخـرِهم ؟

جوابه : لأن من تفرّد بتأسيس البنية فليس لغيره أن يتوتّب عليها بالنقض ؛ بل التدبير في نقضها واستبقائها يُوكَلَ الى من تولّى ابتناءها . ولن يليق بالعبد أن يجني على ملك مولاه إلا بأمره . لكن عليه أن يصبر على خدمته ويلتزم طاعته ، بحسب ما مُثّل له ، ويعتقد أن أفضل عباده من دام صبرُه على التقرّب اليه باحتمال المحن – لا بحسب<sup>۲</sup> الجناية على ملكه ، أو بالكسر [ ٨٧ ب] لضيق حبسه ، أو بالتضييع في لوازم أمره ، أو بالافتيات عليه في حكمه ؛ لكن بالاعتناق لما حباه، متوخيّيًا لرضاه إلى أن يُطلقه وينقله عن دار محنّته .

١ كذا في الأصل . ولعل الأرجح : إزهاق .
 ٢ كذا في الأصل ، وأشك فيه .

# الفَصَلُ السَّابِع

إذ<sup>1</sup> كان الرجل الحكيم غير حريص على اللذات البدنية ، كالجاع والأطعمة والثياب الفاخرة ، فإنا يلتمس منها بالمقدار الذي يضطر اليه ؛ وبالحري أن يُبتعد الاهتمام للرياسة أو للمال . وخصوصاً ، إذا أُوليع باستغزار المعلوم ، أيثقن انه متى حاول ذلك لزمه أن بجر د له الروية والفكر ، وأن يصير النفس النطقية مباينة تا للجسد ولما يتعاطاه الجسد ؛ فهو إذا يتكلق التبر و من الملاذ البدنية كلها ، علما منه بأنها شاغلة عن مطلوبه وعائقة عسن تحصيل غرضه . فهو إذا يكون متجر دا في مساعيه لتنت حيبة النفس المضيئة عن البدن المُظلم بغاية ما امكنه واقتدر عليه ، مُؤمِّه النوس الم العالم النوراني الأبدي .

فهو إذاً لا يكره الموت عند حضوره ، وينال الأمنة عن روعاته، ابتغاءً لما بعده من مثوباته وارتقائه الى مــا يُؤمِّله من رفيع حالاته .

- ١ في الأصل : أن .
- ٢ في الأصل : متابعة .

فهو إذاً يكون ذا نجدة بحقَّه ، وذا عفَّة بصدقه ، وذا فضيلة بكماله ، وذا أمن في سيربه .

فأمتا المؤثر للمال والرياسة على شرف العلم والحكمة ، أو المؤثر للجهاع والراحة على التعبد لرب العزة ، فجدير أن أن يكون خائفاً للموت وإن أَيْقَن انه لا محالة لاحقه ، وأن يكون شديد المهرب منه وإن تحقق انه لا مهرب عنه . فهو اذاً لا يتعاطى النجدة إلا بحسب احترازه عن نخوف يعتقد فيه انه أَضَر به من الموت ؛ فلا يتعاطى العقة إلا بحسب خوف من فقدان لذة هي عنده أفضل ممتا يعف عنه . فهو اذا يصبر ذا نجدة منبعثة مسن فرط الجُبُن ، وذا عفية منبعثة من فرط الشَرَه . فهو أذاً لا يستحق منقبة الشجعان والزُهاد ، ولا منقبة شيء من أبواب الفضيلة على الإطلاق .

فإذاً [٨٨ أ] الفائز بالحكمة الحقيقيّة ، والمرتاض بالعبادة الخالصة ، هو الموصوف بالفضيلة المُطْلمَقة . فإذاً كلّ مَسَن لم يكن حكيماً متعبداً فإن إطلاق وصف الفضيلة عليه لن يكون إلا بمنزلة الظلّ والحيال .

ونقائل ان يقول : فإن كان الأمر كما وصفتم ، ثم وجدنا النفس مرتبطة بالبدن بمثل هذا الرباط القوي ، وقد عُلم انه سيضطر الى الاهتمام لمصالحه بالجبلة ، وذلك ممما يلُجئُه الى اقتناء المُلْك والى التدبير للأهل ، فإن المعالم الحقيقية يكون إصابتُها إما ممتنعاً عليه رأساً ، وإما متعذراً عليه جداً ؛ وإما أنْ يقع لنا الاستسعادُ بها بعد فراق النفس

9V

- ا في الأصل : جدير .
- ٣ في الأصل : يحقق .
- ٣ في الأصل : تكون .

الأمد على الأبد – ٧

للبدن . وهذا حُكْمْ شنيع ، فإنه يُؤَدِّي الى ترك البحث والروَّية . دُمْنا مجبولين على هذه الصورة .

والذي يقال في جوابه ان الجبلة وإن عنَّقدَ تُنها على هذه الصورة، فإن بينها عناداً ذاتيتاً ، لأن أحدهما روحاني للسوس محب للجميل نافر من القبيح ، والآخر جسهاني السوس عاشق للذيذ هارب من المُؤلم . والآفات البدنية – كالخوف والجوع والأكم وغيرها – وإن كانت معترضة على النفس ، فإنها لن يعمى بصرها العقلي عن التمييز بين الجميل والقبيح – أعني كالعدالة والجور ، وكالعفة والشرة ، وكالشجاعة والخور ، وكالفطنة والغباوه . فإذا سبيل النفس الناطقة في الميل الى ما هو جميل والنفار عمّا هو قبيح منظاهية لسبيل النفس الروح الحسية في الميل

وقد يُمْكنُنا ان نخالف بتمييزنا الشهوات التي تقودنا اليها طبيعاتُنا. والانسان مُمَكَن من تتقرُويَة أحدهما على الآخر باختياره . ثم الدين الإلهي معاضد له على إيشار ما ينال به سلامة النفس عن آفات البدن بقدر الإمكان ، حتى قيل لو لم يكن بين البدن والنفس عناد ذاتي من آ انطلق على الانسان الأمر الإلهي .

وليس يُشمَك ان الشريعة الإلهية تكون آمرة بترك ما يَهوُه البدن من مُلذاته اذا [٨٨ ب] كان قبيحاً – كاستباحة المحارم ، وأكل لحوم الخنازير ؛ وبإيثار كل ما لا يهواه من مُؤْلمياته اذا كان جميلاً –

- ا في الأصل : عقدتها .
- ٢ في الأصل : روحاني في السوس .

كالاغتسال من الجنابة في السَبَرَ آت ، واحمّال ظَمَمَا الهواجر في الصيام ؛ وأن الخوادع الشهو ية تكون منفرة للنفس النطقية عن مستحسناتها اذا كانت مُؤْلمة – كالانقياد للأفاضل ، والمجاثاة للعالماء ؛ ومُمَيَمِّلة الى مستقبحاتها اذا كانت مُلمِذة – كارتكاب الفواحش ، واستلاب الأملاك.

ولهذا ما اتفق أئمة المنجمة على أن النفس الناطقة قد تقوى على رد آثار الأجرام العالية . فإن قوة الأجرام طبيعية وقوة النفس اختيارية . ومتى تأيد المختار ُ بالقوة الإلهية المستعلية على الطبيعية المسخرة أمكنه التصرف ُ على مقتضاها كيف ما أو ْجَبَتْه قو تُه العاقلة . وان التأثير الفلكي مقصور سلطانه على كلّ من كان في أنحائه متبعاً للمزاج الجسداني ؟ فأما من اتبع العقل فلا سلطان له عليه . فقد ظهر إذا ان الدين الإلهي يكون بأوضاعه الشرعية نازلاً من النفس النطقية منزلة الشيء الذي يحلبها عن القيد والأسر .

ولهذا ما اتتفق المتدّينون والحكماء الإلهيتون على انّ النفس متى تدنّست بشهوات بدنهـا ، وأبطلت سلطان عقلها ، فقد استوجبت عقوبة الله عز اسمه بالآفات الحسية والآلام الطبيعية . ثم لن تتفادى عـن عقوبته إلا برفض شهواته أوّلاً ، ثم بالتضرّع اليه تعالى في تكفير المُجْتَرَح من سَبِّآته ثانياً .

بل لهذا ما قيل ان المستخفّ بالدين لا بجب أن يُستأنى في أمره . فإن الغرَصّان بالطعام قد يُعالَج بالماء ، فأمّا الشَرق بالماء فـلا علاج له أصلاً .

- ا في الأصل : الشقوات . والمثبت هنا مأخوذ من « الإعلام بمناقب الإسلام »، ص ١٤٠ .
  - ٢ كذا في الأصل : ولعل الأرجح تأنيث الضميرين .
- ٣ في الأصل : أو لا أو لا يد بالتضرع ، وفوق كلمات « أو لايذ بالتضرع » خط وكلمة « نسخة » .

### الفَصْل التَّامِن

النفس النطقية في الانسان تكون مختصّة بثلاثة أصناف من الأفاعيل الشريفة : صنف منها تُؤَدّيه بمشاركة البدن ، وهو الإعراب عسن الضمير ؛ وصنف منها تُؤدّيسه بقوّة الفكر ، وهو تأليف المقدمات لاستغرار النتائج ؛ [ ٨٩ أ ] وصنف منها تُؤدّديه بقوّة الرأي ، وهو إبثار أفْضل ما في ( طرّرَفتي ) ' الإمكان .

وبهذا يُعلم أن ذائها وإن وُصفت بالواحدانية فهي من جهة قواها متكثرة ؛ وأن أعم قواها هي قوة الإعراب عـن الضمير ؛ وأن أشرف قواها هي قوة الإيشار لأفضل ما في طرقي الإمكان . ومذه القوة تصير مُدَبِّرة للأنفس الناقصة ، ومُفيضة عليها بالعلم والحكمة، ومستخرجة لها بالتدريج الى شرف الفضيلة . وَغايتُها في الرفعة هي درجة النبوة ؛ومتى سعدت بها وأقامت ٢ عليها سُميَّت حينئذ روحاً مقدسة ، وتصير معصومة عن الذمائم المُردية .

وإذا عُرف هـذا ، فنقول : ان النفس النطقيَّة وإنْ أُسِّسَت في

- التكميل من المقابلة بالجملة التالية .
  - ٢ في الأصل : وأفاضت .

الجبلة متحدة بالبدن بمثل هذا الارتباط القوي ، فإن ذلك ليس عنعه. ( من ) أن تر أسمه وتستولي عليه ، وليس يمنع البدن من أن نخضع الحا لها ويلتزم طاعتها . وليس يشذ أن تصرف البدن في خصائص أفعاله لن يكون إلا بالقوة الطبيعية ، وأن تصرف النفس في خصائص أفعاله لن يكون إلا بالقوة العقلية . ثم الانسان مأمور بأن بعد السلطان للعقل ، الذي هو موصول للنفس ، على الطبع ، الذي هو صورة للبدن ؛ بل هو مندوب بالديانة اليه ومحمول بالشريعة عليه ؛ بل هو مبعوث على تكملة ذات بأن يصبر ربانيا لا طبيعيا – أعنني أن

فإذا كانت هذه حالها مع البدن ، فبالحريّ ان نعلم انّ ارتباطها به ليس هو على سبيل اشتراكهما في إتمـام الهيكل الإنسيّ – أَعْنني مشْل الاعضاء الرئيسيّة<sup>4</sup> التي هي القلب والكبد والدمـاغ – حتى إذا انحلّ رباطُها استولى الفساد عليها . فإن المعاني المتشاركة في إتمـام الهيكل ، وإنّ وُجد كل واحد منها مُحدّاً لصاحبه ومستمداً منه ، فإنّ الواحد منها لن يرَ أس الآخر ؛ لكن يتكافآن في القوام ، فلا يُوجد أحدهما مستعبداً لصاحبه ومستعلياً [٨٩ب] عليه . ولـتكافئتها في الرتبة يتقاومان في الثبات ، حتى إذا فسد أحدهما شاع الفساد في الآخر .

فقد ظهر إذاً أنَّ النفس النطقيَّة ، بقينياتهـا الأبَدَّية وصُورَها

1.1

العقلية ، أَشْبَهُ شَيْء بالمعنى الإلهي وأصْلَح شيء للبقاء الأَبَدي ؛ وأن انتقاض البدن وانحلاله ليس بمُوجب فسادَها وتكلاشيها . ولهذا ما يُوجد الانسان الفائز بالحكمة متي ما شَلَتَ أطرافُه وضعَفت بنيته غير مستشعر به فرط الغمية ، ولا بمستخف عند الأصحاب والرفقة . بل يُوجد محيث لو ضُمن له رجوع قوته الجسدانية اليه مع زوال قنيته النفسانية عنه ، كما استبدله بها ، ولو أُيدت بأضعاف أضعافها . ولو ان انتقاض القالب كسان مُوجباً ليتلاشي النفس ، لما وُظنِف علينا النرحيُّم للموتى والصلاة عليهم والتصدق بينيتهم

وإذا تحقّق هذا ، فمن الواجب أن نزيــد في البيان قليلاً فنقول : ان الروح الحسّية وإن كانت أحدّية الذات ، فإنها لسريانها في جميع البدن تتجز أ بحسب اختلاف أمزجة الأعضاء المُحسِّة . ولهذا ما يفنن إدراكُها للمحسوسات المختلفة .

وأمــا النفس النطقيّية فـَـلأَنها روحانيّة السنْخ ، وليست تفعل بالآلة ، فلن يعرض لهـا الجَزؤ . وإن كانت مفَتنيّة القُوى ، على أن لِقُواها المفتنيّة صورةً أحديّيةً . وهي القوّة العاقلة ، الــتي بها تقتدر على استثبات صُور الموجودات ؛ وبها يصير الانسان عالمَـاً على حـِدته ـ

١ في الأصل : لسير أنها . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل حرف « ظ » .

٢ في الأصل : ولن ، والواو مشطوبة .

أَعْنِـي انه يستحقّ الوصف بانه عالمَ صغير إلا بالعقل ؛ وبــه يصير مُدْرَ كاً لحقائق المعاني المتباعدة بمثل إدراكه لحقائق المعاني المتقاربــة ، إمّا بالأدلة ، وإما بالفراسة ، [٩٠أ] وإما بالرؤيا الصادقة .

بل به ـــذا يُوجد عِشْقُ الانسان الكامل للحسْن الباطن أشد من عشق الانسان الناقص للحسْن الظاهر – أَعْنَــِـي انّ المرء الصالح مــتى وقف على حكمة الانسان وأدبه وحلمه ووقاره ، كان ميلُه اليه وشغفه بصحبته أشد مما يلقاه المرء (غـير) الصالح من وقوفه عــلى جمال الجارية الحسناء .

وبالحريّ ان يكون كذلك ، فــإن مَن غلب عليه سلطان الحسّ تشوّق إلى الحُسن الظاهر ، وكل مَن غلب عليه سلطان العقل تشوّق إلى الحسْن الباطن . وسببه ان الحسْن الظاهر طبيعيّ ، والحسْن الباطن روحانيّ .

فإذاً النفس النطقية مـنى تركت الاختيار الحميد في مَشُوقاتهـا ، وأشركت الروح الحسية معها في البحث عن حقائق مطلوباتها ، صارت معرَّضة للسدر والحيرة ؛ بل صارت كأنهـا هيَيْمتَى أو ستَكْرى ، لأنها تصير تابعة ً للتأثيرات الفلكية في أمزجة الأعضاء البدنية .

فأمما إذا استخلصت العقيدة ، واستمسكت بالعبود يـة ، ولازمت الابتهال إلى رب العزة ، فوفرت عليها المَعَادِن الإلهَية والمواد

۱ التكميل بموجب المعنى . و يمكن أيضاً أن تثبت « الناقص » بدل « الصالح » .

٢ في الأصل : المعاون .

المَلَكَيَّة . فـإن الشيء النقيّ لن يليق إلا بالمَعْدِن النقيّ ، والمعنى الأَبَديّ لن يألف إلا الجوهر الأبَديّ .

وإذا كان هذا غير مشكوك فيه ، ثم أَيْقَنَا ان موت الانسان ليس له حقيقة غير فراق النفس للقالب ، فبالحري ان تكون عكامة كمالها في الفضيلة أن تكون مستحبة له غير مغنتمة لوروده ؛ ومهما اغتمت ل له دل ذلك على نقصان ذاتها .

ا في الأصل : أغتم .

## الفصل التاسع

النفس النطقيّة متى علمت شيئاً فإنها تعلم في الحال أنها قد علمته . والروح الحسّيّة متى أدركت شيئاً لم تدرك في الحال أنها قد أدركته ؛ والانسان بنفسه يعلم أنها قد أدركته .

والسعيد المغبوط هو الحكيم العفيف ، ضعيفاً كان أو قوياً . والشقي المرجوم هو الجاهل الشَر ه ، غنيّاً كان أو فقيراً . فإن العيش الهنيء هو الكرامة والأمن ، والمُؤَثر للحكمة [٩٠ ب] والعفّة قد أحرزهما ، والممنو بالشره والغباوة قد حُرمها . فإذاً كل ما هو لـذوي الحكمة والعفة خير – كالصحة والجهال والرياسة والمال ، والفطنة ، والذكاء ، والنسب والرفقاء – هي بعينها لـذوي الشره والجهالة شَرَ . وكيف لا يكون كذلك ؟ وقد عُلم انه لا يُؤتمِّل الكرامة إلا تحرتُزاً مسن بلواه

٤ في الأصل : يوهل .

أو تدرُّجاً الى استلاب غناه ؛ وإلا فهو مشنوعٌ مبكتٌ .

فإذاً كل انسان كانت نفسه النطقيّة غير متّبعة للملاذ البدنيّة ، بل كانت ملتئمة الى ذاتها ومباينة للبدن في إراداتها ، فإنها لاستحكام ثقتها بمن هو أوّله وآخره ، وصدّق موالاتها لمن له الخلق والأمر ، تنال الراحة من السدور الإنسيّ ، وتأمن المخاوف ، وتسلم من الحيرة .

وسَبَبَهُ ان الحكمة أثر من كبرياء الله – ولا كبرياء فوق كبريائه. وإن مَن آثرها وتشرّف بـزينَتها فهو لا يَحُدّ المال جمالاً ولا الرياسة كبالاً ، ولا يخضع لجاه وإن حل ولا للذّة وإن عظمت؛ بل لا يَحُدّ الدنيا وما حوَتُه ثمناً لنّفسه الزكيّة .

م لا يرى كرامته متعلّقة بتزيين بدنه ، فإن المرأة قد<sup>٢</sup> تتزّين ؛ ولا بإصابة العطايا الكثيرة ، فإن الصبي ّقد ينالها ولا بأن تتخاضع له الأقران ، فإن الفاتك قد يُتخاضع له ؛ ولا بـاستخلاص صنوف الشهوات ، فإن الأنعام قد تستخلصها .

لكن يتتجه همّه الى العناية بتطهير نفسه ، واستصفاء أخلاقه ، واستعزاز معالمه ، واستكمال آدابــه . ويرى إكرام نفسه متعلّقاً بتتخليتيها عن العُجب والترق ، وتبعيدها عن الجهـالة والحور ، ورياضتها على الانقياد للحق ، وتشريفها بالهداية للخلق ، علْماً منه بأن الانسان الكامل هو الذي استحكمت درُ بتُه عـلى هذه السيرة ، واستولى مرانُه على هذه السجيّة . فإن الله جلّ جلاله عدل ٌ ولا يُحبِ إلاّ العدل آ [٩٩] والله طاهر ٌ ولا يُحبِ إلا الطاهر .

- ١ في الأصل : السرور . ويمكن أيضاً : الشرود .
  - ۲ (قد) : من الهامش و حامل حرف «ص».

فساذاً المُؤثر للعلم والحكمة ، والمختار للجود والعدالة ، والمواظب على التعفيّف والعبادة ، والمخلص للتوكيّل والعقيدة ، جدير ٌ بأن يصير في أنحائه كلها مُؤيَيَّداً بالعقل الأصيل ، والـرأي السديد ، والفراسة القوعة ، والاطلاع على المعاني المغيَّبة . وليس يُشتَك ان مَن آثـر لنفسه هذه السيرة لم تعرض له مخافة الذل ولا مخافة الفقر . فإنه ينظر إلى القنيات الدائرة بعين المقيّت والمقيّلية ؛ ويمتنع مسن [ .... ] بني الدنيا في شيء من زَهراتها ، ومُجاذ بَتيهم فيا هو فوق ما يضطر اليه منها . ويُوصَف عند ذلك بالحُريّة والعدل ، بـل بنبل الهمة وكبر النفس .

فأماً من نظر إلى الحكمة والعفاة بعين الشنآن والمقالية ، ونظر إلى المال والرياسة بعين العشق والمحتبة – وقد عالم ان أكثر دواعي الحرب والقتال هو فرط الحرص على الرياسة والمال – فجدير بسأن يتشقى بالجوكان والحيرة ويُبتكى بالاضطراب واللوثة . فيكون قد باع النعيم الأبكي بالتراب السفلي ، واستبدل المشوق العرّضي بالعز الحقيقي . وذلك هو الخسار المبين والبوار المهمين .

١ في الأصل : ممتنع .

٢ كلمة غير مقروءة في الأصل ، وربما كانت منافسة أو مشاركة .

## الفصل العاشر

إن الجبلة الإنسية مركبة بصنع الله تعالى من الجوهرين المتباعدين ، أَعْني القالب والنفس . وإن أحدهما – وهو النفس – سماوي السينخ ؛ ولهذا ما يشتاق عند تكامله بالحكمة إلى العالم العلوي . والآخر – وهو القالب – أرضي السنخ ؛ ولهذا ما يشتاق عند تكدرُه بالشهوة إلى العالم السفلي .

فإذاً الواجب على الانسان أن يلزم ما هو خير مطلق لتصلح به النفس لما هو متشوقها، ومحترز مما هو شر مُطْلق لتكلآ ينجذب به البدن إلى ما هو مشوقه ؟ وأن يعلم أن واحداً مـن أفعاله متى صُودِف غير جيد ، لم تصنُنه البواقي عن السبة والعار . بل يكون

ذلك أبْيَن فيه وأشْنَع لـه ، فيبور لأَجْله [ ٩١ ب ] سعيـُه ويخبط جميع ما عمله .

وسببه ان ّ إهماله النفس في ضرب من الشرارة سيدرجه لا محالة إلى ما هو عظيم جدّاً ، حتى انه سيبلغ به من فرط الجراءة وشدّة القساوة ان يترك حرمة المشيخة والآباء ، وحرمة الأفاضل والرؤساء ، وحرمـة المساجد والمتعبّدات ، وحرمة التنزيل والآيات . فــلا تبقى عنده هيبة <sup>\*</sup> لشيء من المعاني الإلهية .

وليس يُشتك انه متى صار كذلك لم ينفعه مـع نجاسة نفسه سائر أبواب قُررَبه ٢ ، كالصلاة والصيام مثلاً . فإن التزامه إياها وإقامته لها لـن يكون إلا كالشيء المتناول طبعاً واعتياداً ، أو رسماً وآئيناً ، أو سمْعة ورياء ، أو هُز أة وخداعاً ؛ فلا يقبل عند الله ولا عند الناس ولا عند الملائكة . ثم ينادى في الآخرة إلى عداد المنسلخ عن العقيدة الجاحد للجزاء والمثوبة ، فيسقى بالمقت والمُـذلة ، ويُبتلى بالهُون والحسأة - كـل ذلك لانهماكه في الشرارة الواحدة على سبيل الإصرار والجرأة .

وإذا عرفت هذا ، فمن الواجب ان نترقتى في البيان قليلاً فنقول : لَسَنْنَا نَشْكَ ان الأشياء المستثبَنة عند الأنفس البشريّة تُوجَد منقسمة قسميَنْ : منها ما هو حسيّيّ ، ومنها ما هو عقليّ . وأعنيي بالحسيّات ما يكون استثباته بأحد المشاعر الخمسة ، الـــتي هي السمع والبصر والمذاق والشمّ واللمس ؛ وأعنيي بالعقليّات ما لا يُستعان في استثباته" بشيء من الأعضاء البدنيّة ، كمعرفة العلّة والمعلول ، والقوّة

- ١ في الأصل : انجراره .
  - ٢ في الأصل : قربة .
- ٣ في الأصل : اثباته ، وهذا ممكن . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش .

والضعف ، والجـال والقبح ، والتشاكل والتضادّ ، والعدالة والجور ، والفضيلة والرذيلة ، والوجود والعدم ، والعلم والجهل .

ثم تعلم أيضاً أن النفس النطقية تتصور المُدُر كات الحسبة ، ونحكم عليها بأنها جزئيات مُنقضية وأعراض مستحيلة . فهي إذا تصلح بسوسها لاستثبات الصنفين معاً : أمما الصور العقلية فبقوتها الروحانية ، وأمسا المُدُر كات الحسية [ ٩٢ أ ] فبوساطة المشاعر الخمسة . ثم تُوقين أيضاً أن أحسد الصنفين كلي وجوبي أ أبدي ، والصنف الآخر جزئي إمكاني أ زمَني . وأما الروح الحسية فلن تتصور المعاني العقلية ؛ ولن تصلح للتفرقة بين الصنفين .

فقسد ظهر إذا أن تحمَل الصُور العقلية لو كمان ذات القالب الجسداني ، لحصل العرفان بها جزئيماً لا كليماً ، ومستحيلاً لا أبدياً ، فمحلتها إذاً هو الجوهر الآخر . وإذ لم يُوجد في الانسان جوهر سواه إلا النفس النطقية ، فهي إذاً وإن ُ وُجدت متحدةً بالقمال ، فليس سبيلُها سبيل الأعراض القائمة بالأجسام ؛ لكنتها جوهر ذو قرًو ى داتية ، ومستعدة لقبول الأعراض المفتنة ، وصالحة لتأدية الأفعال الاختيارية ، ومنساقة الى كمال على حدة . وكلما كانت أقل اشتغالاً بالبدن ، كانت أقرى على استُثبات هذا الصنف من الصُور .

فاتّحادها إذاً بالقالب قريب الشَبَه مــن اتّحاد الزيت بالزيتونة ، واتّحاد الماورد بجرم الوردة ، واتّحاد النار بالحديدة المحمّاة .

- ا في الأصل : وعوني .
  - ٢ في الأصل : مكاني .
- ٣ كذا في الأصل. وفي الهامش ( بحرف « ظ » ) : سوى النفس النطقية.

وكما انه ليس أيَّما جوهر اتفق أن يكون قابلاً لأيِّما عَرَض اتفق، إذ الحجر لا يصلح لقبول الألم واللــذة ، والهواء لا يصلحً لقبول النقش والكتابـة ؛ كذا البدن لا يصلح لقبول العـلم والحكمة ، والنفس لا تصلح لقبول اللون والحرارة .

وإذا تقرّر هذا ، فنحن إذاً جدراء بأن نزيده تبيانـــاً فنقول : إنا متى شاهدنا خشبتَيْن متساويتَيْن في قدرهما ، وحجريَّن متفاوتَيْن في حجريتها ، حكمنا على الخشبتَيْن بوجود المساواة لها ، وعلى الحجريَّن اوجود التفاوت فيها . ثم اعتقدنا مع ذلك ان المساواة المُطْلَق المعقول عندنا ، والتفاوت المُطْلَق المعقول لدينا ، مباينان لهذين المشاهدَيَّن . بإن محل المعقولات هو النفس النطقية ، ولن ينطلق عليها التغيير [٩٢] البتية ؛ وإن محل المشاهدات هو الأجسام الموضوعة ، وقد يعرض لها <sup>١</sup> التغيير بالسرعة . فإذاً أحد المحلديَّن جوهر جسماني يوقع عليه بالعيان، والمحل الآخر جوهر روحاني يوقع عليه بالبرهان .

وكما أن العاشق إذا رأى صورة معشوقه منقوشة على الجدار ، أو رأى ثوب معشوقه مطروحاً على إنسان ، تذكر بها المعشوق في الحال، واعتقد أن الصورة شبيهة بـه إلا انها أنقص منه ، وأن الثوب غير مُثبته إلا انه صادر عن بدنه ؛ كذا النفس إذا اطلعت بوساطة الحس على ألخط المستقيم ، أو على العدل الحكيم ، تذكرت العدالة المُطْلَقة ، والطول المطلق والاستقامة المطلقة ؛ وعلمت أن هذا المطلّع عليه بحاكي فلحقتَق لدما إلا ان أحدهما جزئي متبدل والآخر كلي مؤبّد .

وبهذا يُعلم ان المُدر كات الحسّية وإنْ كانت مُبابِينةً للصُورَ العقليّة،

ا في الأصل: لهما .

فلا مانع مــن أن تكون سبباً لانتباه العقل عليها ، إذ هي في الحقيقة تحاكيها وإن كانت أنقص منها ؛ وأن تكون سببيتيها ا بالإضافة إلى النفس قريبة الشبه من الحركة الموقيظة للحيوان عن النومة – أعني انه متى استيقظ بالحركة اللاحقة من خارج ، فقد كمل ليتعاطي الحركات الاختيارية من ذاته .

١ في الأصل: سببها . والمثبت هنا مأخوذ من الهامش الحامل حرف « ظ » .

الفصل الحادي عشر

من الخيرات ما هو مُطْلَق ، كالحكمة والصدق والعدالة والجود . ومن الخيرات ما هو مقيَّد – فهي متى استُعملت استعمالاً حميداً وُصفت بالخيرورة ، ومتى استعملت استعمالاً ذميماً وصفت بالشرارة – كالثروة والرياسة والجمال والقوّة . فإنها متى روعيت على موجب الشرع الإلهيّ ، نزلت بالإضافة إلى الأنفس النطقية منزلة الأجنحة المرقيّية لها إلى معدن الكرامة ؛ ومتى لم تُرْع على موجبه ، صار الأمر [ ٩٣ أ] بالضد .

وسببه أنها ليست بمطلوبة لذوانها ، لكنها تَطْلَبُ لأن تصبر معاوناً لنا على حسن خلافة الله جل جلاله في عمارة هذا العالم. وكما انَّ التأليف اللَحْنِبِيَّ هو المزيِّن للأصوات النغميَّة ، كـذا الشرع الإلهيَّ هو الكاسبَ لهذه المعاني تمامَ الرتبة ووصفَ الخيرورة .

وإذ تقرّر هذا ، فمن الواجب ان نعلم انّ جوهر النفس وإنْ كان منتظماً للقُوى المفتّنة نحو قوّة الفكر وقوة العقل ، فإنّ انتظامه لها ليس بمشاكل ٍ لأنتظام البدن لليد والرجـل والعنق والرأس ، ولا أيضاً

١ في الأصل: كذى .
 ٢ في الأصل: يشاكل . وانظر العبارة التالية .

۱۱۳ الأمد على الأبد – ٨

بمشاكل لانتظام الأجزاء الأرضيّة والأجزاء الهوائيّة والأجرزاء المائية والأجزاء الناريّة . فـإنّ كل واحد من المنظومات البدنيّة قد يفارق غيره ويعرض له الانفكاك عنـه ؛ وأَعْنـي بهذا انّ جانب اليمين من الجوهر الجسماني يكون متباعداً لجانب اليسار منه ، والعضو الذي هـو يده يكون مخالفاً للعضو الذي هو رجله .

وليست الحال في القُوى النفسانيّة كذلك . فـإن الجوهر الووحاني لن يكون ذا بُعْد ممتد ولا بذي أجزاء مباينة ؛ لكنه يكون من حقيقة الوحدانيّة محيث يُوجَد كل واحد مـن قُواه صالحاً لأن يُوصَف بصواحبه . كاليبس والحرارة في النار . فإن القوة الرأبية منها قد توصف بأنها مفكّرة وعاقلة ، والقوة العقلية منها قد توصف بأنهـا مرُ تُشِية ومفكّرة .

ولا عجب ان تروجد المعاني المتباينة الذات قد بلغت من فرط الاتحاد إلى الحد الذي يصير كل واحد منها سارياً في جميعها . فإن اللون والطعم والرائحة ، وإن كانت مختلفة الحقائق ، فإن عامتها قد ترى في التفاحة الواحدة ؛ ولما لم تأتلف منها طبيعة واحدة ، لم توصف بأن سريانها محقق على [ ٩٣ ب ] هذا الصنف من الاتحاد . والأشعة المختلفة أيضاً ، وإن كانت تشرق من جواهر شتى ، فإنها قد تتحد في البلورة الواحدة ؛ لكن لا على هذا الصنف من الاتحاد .

والذي يدلّ على الفرق بين اتّحاد المعاني الجسمانية في الجوهر الواحد، وبـــين اتحـّاد المعاني الروحانية في الجوهر الواحد ، أنّ المعاني الجسمانية متى كانت هيولانيّة فإنّ وصُف الجوهر بها قد يصلح عــلى طريق التشبُّه ، ولا يصلح على الإطلاق ؛ ومتى كانت صوريّة فإنّ وصُف

۱ في الهامش هنا ( بحرف « ص » ) : مرتأبة . وهذا غير مقبول .

الجوهر بها قد يصلح على الإطلاق ، ولا يصلح عــلى طريق التشبَّه . وأماً المعاني الروحانيَّة فقد تصلح بأن يوصف بها الجوهرُ تارةً عــلى طريق التشبُّه وتارةً على الإطلاق .

ومثاله أنمّا نقول ان البدن الإنسيّ هو أرضيّ ومائيّ وهوائي وناريّ ، ولا نقول انه أرض وماء وهواء ونار ؛ فإن قيل ذلك فعلى الكراهة : ثم نقول ان البدن الإنسيّ حسّاسٌ ومتحرّكٌ ومغتذ ومتخيّل ، ولا نقول انه حسيّ وتحرُّكيّ واغتذائيّ وتخيُّليّ ؛ فسإَن قيل ذلك فعلى الكراهة . وأمّا النفس الإنسيّة ففد نقول انها نطقيّة فكريّة عقليّة ، كما نقول انها ناطقة عاقلة مفكّرة .

وإذا تحقيق هذا ، فنقول : ان الروح الحسيّة وإن كانت أحديّة اللذات ، فإنها على الحقيقة ذات قُوى مختلفة، وهي قوة الإحساس، وقوة الندات ، فإنها على الحقيقة ذات قُوى مختلفة، وهي قوة الإحساس، وقوة النشوق ، وقوة التحرُّك بالاختيار وقوة النخيل بالوهم . وليس ان فعل الإحساس وفعل التحرك بالاختيار أن يصدر عنها إلا بالأعضاء المعدة لها ، كالسمع والبصر ، وكاليد والرجل . وأما فعل التشوق وفعل التخيل ، فم فتعلق منها بذاتها المجرّد ؛ إلا ان الشوق يكون لا محالة تبعاً للتخيل ، فون فعل أن منا معله ما ما معلم . وأما معلى الخيار أن فعل الإحساس وفعل التحرك بالاختيار أن يصدر عنها إلا بالأعضاء المعدة فا منه منها بذاتها المعدة المعتدة . وأما معل التشوق وفعل التخيل فا من منها من منها المعندة فا من منها منها بذاتها المعرّد ؛ إلا ان الشوق يكون لا محالة تبعاً للتخيل ، فإن ما لا نتخيله لا نتشوق اليه أصلاً ؛ أو يكون الأمر بالعكس ، فإن ما لا نتها إلى شيء تخيلناه لا محالة .

إلاّ أنّ قــوّة الشوق عمَلَيّة وقوّة التخيّل عـلمُبّة . وإذ كانت أَعْنِـي الروحانيّة إلى الجسمانيّة ــ وهي الرحمة السارية في العالم ــ فَتَـوَ هَـّم

١ في الأصل: ومغتذى .
 ٢ كذا في الأصل، وأشك فيه .
 ٣ كذا في الأصل، ولعل الصواب تثنيته .
 ٤ كذا في الأصل ، ولعل الصواب تثنيته .

السطح ، الذي هو مُعرض للملاقاة والمإسّة ، متحمّل للتشكيل والصورة ، مستعدّ للتفصيل والتحديد ، متعلّق بالحدّ الحاصر له ، متوسّط بـين المقدار الأول والمقدار الأخـير – أَعْنيِي الطول والعمق – واليه ينتهي المقدار القائم بذاته وهو الجسم .

وإن شئت ان تقف على الجود التام ، والعناية العالية ، والقسمة البالغة – أَعَندي العطية المقسومة على قدر الاستحقاق – ، والنظر الدال على القسط والنصفة ، والحكمة القائمة مقام العلم لحصول الأشياء على مراتبها ، والسياسة الفاضلة الغدير الموصولة إلى الإحاطة بكُننهها ، فتتو هم الجسم . فإن تتمة المقادير اليه تنتهي ، وقد خُص كلُ جوهر منه على المقدار الصالح له . وهو قائم بذاته ، وعلقة لقوام ما يصبر مُدْرَكاً به . ولن يتوصل إلى الإحاطة بعمقه ، ولا يُحسَس إلا الأعراض القائمة (به) .

فهذا هو طريقة المهندسين في ايراد الأمثلة لتقرير المعاني الإلهيَّة .

فأممّا من تدرّب في المعاني الطبيعيّة ، ثم حنظي بالعلوم الإلهّية ، فإنه يستعين بأصول الطبائع على تقرير المعاني الإلهيّة . ويدّعى أنها كلها أعلام داليّة لذوي الألباب على المعاني العقليّة الستي [ 42 أ ] القوّة المتخيّلة صالحة لأن تنفر د بذاتها لضرب من التمييز ، فهي إذاً تنزل منزلة اللجام الرابط للروح بالنفس . فهي إذاً كأنها صورة للروح الحسيّة ومادّة للنفس النطقية ، فكأنها روحانية من جهة وجسانية من جهة .

ثم هي من فرط اللطافة يحيث تُوجَد على الدوام قابلةً مــن النفس

ا كذا في الأصل . ٢ التكميل بموجب المعنى .

النطقية آثارَ صُورَها العقالية ، ومـن الروح الحسّيّة آثارَ مُدْرَكاتها المنطقية آثارَ صُورَها العقالية ، ومـن الجزئيّة ؛ بل قابلة من اختلاف الأشكال الفلكيّة آثاراً مفتّنة ، ومـن صنوف الحكم الإلهيّة آثاراً مفتّنة .

وذلك : بحسب صَفائها ودرنها تعرض لهـا الانفعالات المتعاقبة ؛ وبحسب اتحادها تعرض للقوّة الشوقيّة انبعاثات داعية ؛ وبحسب دواعيها تعرض للقوّة المحرّ كة سياقة البدن إلى المَدْعُوّ .

فإذاً الأسباب المولدة للحركات الحيوانية هي الانفعالات المتوالدة من الأشكال الفلكية ، إماً في القوّة الشوقية بوساطة القوّة الخيالية ، وإماً في القوّة الحيالية بوساطة القوّة الشوقية ، وإمّا في كليها بحسب اتحادهما – أَعْنيي إذا كانت الحركات طوعية ؟ ثم النفس النطقة تصر مدّبرة لها ومستولية عليها .

١ في الأصل : وتعرض ، والواو مشطوبة . ولعل شيئاً سقط من النص هنا.
 ٢ كذا في الأصل . والأرجح : كلتيهما .

## الفَصْلُ الثَابِي عَشَرَ

تأثير الأشياء بعضها في بعض يفتن إلى أصناف أربعة : منها تأثير الأجسام في الأجسام ، كالمغناطيس في الحديد ؛ ومنها تأثير الأنفس في الأجسام ، كالعبن والرُقْية ؛ ومنها تأثير الأنفس في الأنفس ، كالوعظ والنصيحة ؛ ومنها تأثير الأجسام في الأنفس ، كالنقر في السماع .

وقد جحد بعض الناس آثار الدعوات الصالحة ، وآثسار السحر والرقية ؛ وادّعوا انها عوارض اتفاقية وخدر ع عاميية ، وليس لشيء منها أصل ولا حقيقة . فأمتا الجمهور الأعظم من أرباب الملل فإنهم يتواصون بالدعاء ، ويستشفرون بالرُقتى ، ويستعيذون من السحر ؛ وينسبون من جحدها الى الخلاعة – وخصوصاً من جحد بركات الأدعية الصالحة . [ ٩٤ ب ] ثم يعتقدون ان الدعاء كلم كان أخرلص لوجه الله تعالى كان أرْجتى للإجابة ، تصديقاً لقول الله تعالى في كتابة ، بعد ذكره لإجابة الانبياء (ع) في دعواتهم : ( إنتهم كاندوا يسار عدون في الدخير ات ويتدعونا رغباً و رَهباً و كاندوا لنا خاص مار عدون في الدخير ات ويتدعونا رغباً و رَهباً و كاندوا لنا خاص مار عدون فأما الإلهيون من الحكماء فإنهم يذهبون في شأن الدعاء والسحر الى

١ سورة الأنبياء ٩٠ .

أَمَهما في طَرَفَيْ التضادّ . فإن أحدهما يتعلّق بالإخلاص الصادق لـخالق البرّية ، والآخر يتعلّق بالاختصاص البالغ للشياطين المَردَة .

قالوا : ونتعشي مهمانا ان الداعي بالإخلاص مجمع القُوى النفسانية كلها – أَعْسي الحيالية والشوقية والنطقية – ومجرّدها للابتهال إلى من له الحلق والأمر جلّ جلاله ؛ ثم مخلصها في المسألة للمعاني الشريفة التي تقصر عنها القوّة البشرّية ، معتقداً بأنه عزّ اسمه بكرمه مجنيب المضطرّ إذا دعماه ويكشف السوء عنه . فيقوّي روحانية نفسه النطقية مخاصة إذا دعماه ويكشف السوء عنه . فيقوّي روحانية نفسه النطقية مخاصة انحاد قراها . ثم الكلمات المتضمنة مجوده ورحمته تحمله عملي الابتهال اليه ، ويكسب لنفسه اليقين بأن له عزّ اسمه رحمة من حظوتها عملي مستفيضة على الحلق ؛ إلا أن أقساط البشر تتفاوت من حظوتها عملي قدر تفاوت الأنفس في النقاء عن درَنها .

قالوا : وكما ان شعاع الشمس شائع في العالم ، إلا ان درجات الجواهر متفاوته في إصابة القسط منه – أَعْنيي بحسب اختلاف رُتنبها في الصقال والصفوة ، كذا حال الأنفس النطقية بالإضافة إلى رحمة خالق البرية . وبقدر تو فر القسط من الرحمة على النفس يكون محبقة الملائكة للعيد ، وبحسب محبتهم له تكون معونتهم له وإمدادهم بأبواب الحير إياه – كما أخبر الله بقوله : ( إنَّ اللَّذيبنَ قالُوا ربَّنا اللهُ ثُمَّ استُقامُوا تتَننزَلَ عليهم المُلائكة أَلاَ تتخافُوا ولا تحرُزنُوا و أَبْشِرُوا بِالْجَنَةَ التَّتِي كُنْتُم ْ تُوعدونُن ) .

- ا في الأصل : عنه .
- ٢ في الأصل : وكذا .
- ٣ سورة فصلت ٣٠. وفي الأصل: « أن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم ألا تخافوا ولا تحزنوا إلى قوله توعدون » .

قالوا : وليس يُشك أنها متى أيدت النفس بخاص إمدادها ومعونتها ، فإنها [90 أ] تصبر مستعلية على قُوى الأجسام كلها ، طبيعية كانت أم نفسانية ، فتذعن له الأجسام المنصورة ، إما بحسب المحبة وإما بحسب الغلبة ، فيلتئم للمبتهل سؤانه منها . ولن يكون ذلك في الحقيقة إلا بالتقدير السابق ممن له الخلق والأمر ، وإلا بحسب كرامته لأو ليائه على قدر إخلاصهم التعبد له والتوكل عليه . فهو إذا كالشيء المدخر لطبقاتهم بمقدار درجاتهم . ومن هذا القبيل فوز الأنبياء بالقوة على الملوك والرؤساء فهذا هو صورة حال الداعي في ثمرة دعائه .

قالو : وأمنا الساحر فحاله في الحقيقة على نقيض منه ، فإنه يتعمد بجميع قُواه النفسانية ليتعاطي العناد على سبيل الخير . فيتجر د لإيثار المناهي في الإصرار ، ويسلخ نفسه النطقية عن سلطان العقل بالكاتية ، ولا يستشعر المعاني الإلهية . ويعتمد قُوك الشياطين المردة ، ويُقْبل على تفخيمهم بالكلمات المؤلنَّفة . وأكثر مصن يغتر بمثل هذه الحساسة الحبيثات مصن العجائز ، والمُشر كات من ذوات المكيدة ، وخصوصاً في حال العراك والحيض ، وفي وقت لا يجرى فيه ذكر رب الفروة .

قالوا : وليس يُشْمَكُ انَّ مَن آثر هذه الحسالة فإنَّ نفسه تصير بالإضافة الى الأجسام الأخرَر بمنزلة السمّ الذعاف بالإضافة الى أشخاص ذوي الأرواح . فلا تُستدفع مضرّتُها إلا بذكر الله أوّلا ، ثم بالاستعاذة

١ كذا في الأصل و هو الأرجح . وفي الهامش : قوله و إلا لعله سهو من الناسخ و الظاهر ان
 يكون أو لا .
 ٢ في الأصل : والمردة .
 ٣ في الأصل : يستدفع .

بكلهاته ثانياً ؛ فإنها متى استُعملت عليه تمحتَّق سلطان المَردَة عليه . ولهذا ما يقتصر ضررُه على القُورَى الطبيعيَّة والأرواح الحسّيَّة ، وقلّ مـــا ينفذ في الأنفس النطقية .

قالوا : وإن الحير الجسمانية للسواحر يوجد أكثرها متعلقاً بالنفث في العقد . فإنهن متى حاولن الإضرار بواحد من أشخاص الناس عمدن الى الدرن المدفوع بطبعه عنه ، كالشعر المتناثر ، وقلامة الأظفار ، والمستنثر من المُخاط ، والمستدفع من [ ٩٥ ب ] النخامة ، وغيرها من القاذورات المؤذية لطباعه المنافرة لروحه فعقدنها بطينة ملائمة لإمساكها ، وشكَلْنتها على صورة محاكية للشخص ، وخباً ننها في موضع محتص بسكناه . وشددن العُقد بالأوهام الرديئة ، وبأسامي الأرواح المتمردة . ثم يعملن عليه المكايد الأخر ، التي لولا محافتيا أن يصير ذكر ها عُديَّة لبعض من لا يراقب الله في إضرار عباده ، لأوجبنا شرحها .

قالوا : وهذا الضرب من السحر لا مدفع له إلا باستخراج التمثال وحل ما فيه من العُقد . والله يقول : (وَمَن شَرَ النَّفَائيَاتِ فِي الْعُقدَ )' . ومن هذا القبيل كان سحر لبيد بن أعصم اليهودي لرسول الله صلاية الله صلية . ولهذا ما يُضرب به المثل في المعاني الخفية جداً ، فيقال « أرق من السحر » و « ألطف من السحر » ؛ بل لهذا ما يُوصف حال المعشوق بأنه يسحر العاشق ، ويقال للإرشادات اللطيفة أنها تسحر الناظ ، وللألحان الموسيقية انها تسحر السامع . وقد قيل أيضاً « إنّ من البيان لسحراً » .

١ سورة الفلق ٤ .

قالوا : وأممّا الرقية فإنها تو ُجَد نافعة في إزالة الأوصاب المعرضة للإيقاع ، كانصباب المواد وسموم اللواذع . وإنما يقع ذلك بحسب النفار الطبيعية . وأعني مهذا أن من الجواهر الطبيعية ما هي متحابة الطبيعية . وأعني مهذا أن من الجواهر الطبيعية ما هي متحابة القدُوى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متاغضة ألقو َى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متحابة منافقت ولاء ألقو َى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متحابة القدُوى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متحابة منافق ألقو َى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متحابة منافقت ولادة القو َى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، ومنها ما هي متباغضة ألقو َى ، كالتنبنة والكهرباء ، والحديدة والمغتاطيس ، وكالحل والبقاطة . ومها ما هي متباغضة ألقو َى ، كالاسفنج والألماس ، وكالحل والبقاطة . ومها ما مي متباغضة ألقو َى ، كالاسفنج والألماس ، وكالحل والبقاطة . ومها منافقت ولادة المولود على شكل مسن الكواكب مختصاً بتغير عارض مُوجع ، فإنه متى نفث على المعروض له أزال الوصب عنه . وقد يقع أيضًا للألفاظ الإلهية التي وافق تأليف حروفها ونظم كلمام المولي خلي كالم النقط ألماس ، وكانواكب مختصاً بتغير عارض أوجع ، فإنه متى نفث على المعروض له أزال الوصب عنه . وقد ألف ألفي أيضاً للألفاظ الإلمية التي وافق تأليف حروفها ونظم كلمام المنيان قوي ألف النظم بعينه نفع غلى الحاصية في أمزجة الأولاد وأولاد الأولاد . ورعما بقيت ثلك النظم بعينه نفع أيضاً للألفاذ الخاصية في أمزجة الأولاد وأولاد الأولاد .

قالوا : ومن هذا الباب أيضاً الإصابة بالعين . فإن شكل الفلك متى كـان مختصّاً [٩٦] بتنفير الزيتة الجسمانيّة فوافق ذلك الشكل ولادة مولود ممّا ، فمهما لاحظ المولود شيئاً ذا زينة كاملة نـزل لحاظه منها منزلة السمّ المضادة للصحّة ، إلا أنه لا يقوى تأثيره إلا بحسب ثبات تخيئله عليه . ومن هذا الباب الطلسمات الحافظة للمدُن عـن الهوام المؤذية . فإن سُورها المحيط بها إمّا ان يُعْجَن مسن تُر بة مضاد لطباع المؤذي ، وإمّا أن يُعْجَن عند طلوع شكل مـن الكواكب مضاد لطباع المؤذي . ثم يتوهم العوام ان هناك حيلة خفيّة ، ظنّا عليهم عكنون الحكمة .

> ١ ( المعرضة ) : من بين السطور وحامل حرف « ص » . ٢ كذا في الأصل ، وأشك فيه . ٣ كذا في الأصل ، ولا أدري ما الصواب .

## الفَصْلُ الثالِثُ عَشرَ

كل مرّن تدرّب في المعاني الهندسيّة ، ثم حطّي بالعلوم الإلهيّة ، فإنه يستعين بأصول الهندسة على تقرير المعاني الإلهيّة . ويدّعي أنها كلها شواهد وآيات تدلّ على عظيم صنع الله عز اسمه للصالحين من عباده ، وعلى قدرته السارية في عالمَتي العلو والسفل . فيقول :

إن شئت آن تقف عـلى ذات لا يُوصَف بالتجزّؤ ، ثم يكون<sup>١</sup> نافذ القوّة في الكل ولا يغيب عن شيء ، فتوَهم النقطة . فإنها غير موصوفة بالتجزّؤ ، وتُوجَد قي كل موضع من جسم العالم ، وقوتها نافذة في جميعه ، اذ ليس له ثبات إلا عليها – أَعْنيي على النقطة التي هي مركز العالم ، وقد عُلم ان تلك النقطة قائمة بتقدير الله عز وجل مقام المستحفظ لثبات كل الجسم . وبمثله الحال في النقطتين هما اللتين قطبا الفلك – أَعْنيي ان الله قد أقامهما بصنعه مقام المستحفظ لدوام حركته .

- ١ في الأصل : تكون .
   ٢ في الأصل : تغيب .
- ٣ في الأصل : ويوجد .

وإن شئت أن تقف على صورة اتتصال العبد بمـولاه لا في زمان ممتد ، واتتصال نظر المولى بالعبد ، لا في زمان ممتـد ، واستحكام الوصَّلة بينها دفعة ، من غير زوال ولا عوج ؛ فتتو همَّم الحقط المستقيم ، الذي هو ذو صورة واحدة ، وامتداده على سمت الاستقامة . ولا يعرض ليحركه الانقطاع البتية ، لكنه اذا و جـد فيه كان محفوظاً إ٩٦ ب ] على النبات \_ أعنني في أو له واخره ووسطة . وعلى هذا نجري التسابيح . وذكر الله ، وقد كان بعضهم يذكر في دعائه : « اللهم ارفع نفسي اليك على خط مستقيم . »

وإنْ شئتَ انْ تقف على فضيلة موهوبــة للكل ، معرضة للرتبة الحقيقيَّة ، ظاهرة للأبصار الصحيحة ، متعلَّقة بَّالأدعية الصالحة والتسابيح المقدسة ، مقرونة بنبيل المعونة من الأوائل ألى الثواني أشار اليها تنزيل الكتاب ويقول :

إن شئت أن تقف على استثبات النفس الناطقة لصرور الأشياء الموجودة ، وقبولها لها واستحفاظها إياها فتتو هم المادة الصالحة [ ٩٧ أ] لتعاقب الصرور عليها، كالشمعة التي يمكن أن تُشكت بشكل السيف وشكل المنشار ، وشكل الفرس و ( شكل ) السبع ، وغيرها . وجوهر الشمعة صالحة لقبول كل واحد من هذه الأشكال واستحفاظها ، لكن لا في حالة واحدة ، بل على التعاقب ؛ فهي إذا تُفارق النفس في أن صروحانيته لن تُوجد مزدهمة فيها بأجمعها . فأمما النفس فإنها لخاص روحانيته تستثبت صرور كافية الموجودات ، لا على التعاقب ، بل مجموعة فيها ومتحدة مها .

ا كذا في الأصل.

وإن شئت آن تقف على قوة الدين الإلهتي ، ووضوحه للعقل الصريح ، وصلوحه ليتأدية الانسان الى الخبر المُطْلَق – أَعْنيي اذا اعتقده واستمسك به ، فتتوحد التاورة النورانية ، مثل إشراق الشمس وإضاءة القمر ، وجلاء العين ، وصقال المرآة ، وغيرها من الأنورار المؤدية المستنير بها الى الخيرات المصلوبة . فإن كل واحد منها قد أُعد لغرض نخص به ، واستفاضت صورته على أتسم ما استُصلح له ؛ إلا ان أعراضها تُوجد منصرمة بالسرعة ، فبكون تأديتها بالإنسان لا الى الخير المطلق الذي هو غابة الخيرات . فأما الدين فإنه يُؤدً و

فهذا هو طريقة الطبيعيِّين في إيراد الأمثلة لتقرير المعاني الإلهيَّة .

فأمماً من تدرّب في صناعة الكلام فإنه قد يعترف بأن الجسم لن يصير متحرّكاً إلا بالحركة ، ولن يصير أَسْوَ دَ<sup>٣</sup> إلا بالسواد ، ولن

٢ كذا في الأصل . وفي الهامش و حامل كلمة « نسخة » : و استقامت ، و لعله الأرجح .
 ٢ في الأصل : سابقاً .
 ٣ في الأصل : أسوداً .

يصبر حلواً إلا بالحلاوة . إلا انه يزيغ في بعض الأشياء عن هذا القانون ، ويزعم أنَّ الواحــد لن يصبر اثنين إلا بأحَد أمريَن ، إما لدنو الواحد من الآخر ، وإمّا للانفصال بنصفيَتْن َ ، وأنَّ الثمانية لن تَصبر عشرة إلا بانضمام الاثنين لها ، وأنّ ذا الذراعيَتْن لن يصبر ذا ثلاثة أذرع إلا بزيادة نصفه عليه .

ولو أنه طالب نفسة بأن النداني والانفصال لمّا كانا متضاديّن ، وكيف صلح ان يصبر كل واحد منها سبباً لمصبر الواحد اثنين ؟ وأن الاثنين لمّا كان أنقص من الثمانية ، فكيف جاز أن يكون الأنقص سبباً لمصبرها أزيد ؟ وأن نصف الشيء لمّـا كان أقل من ضعفه ، فكيف أمكن ان يكون كاسباً له الزيادة على ما كان عليه ؟ لأدّته المطالبة الى اليقين بأن لكل واحد من الأعداد والمقادير صورة حقيقيّة ، وأن العقول الصريحة قد تكون مستعدّة لتلك الصُور ، وأن الجواهر الموضوعة قد تكون مستعدة لقبولها على النعاقب . فإذاً الكثرة لن توصيف بالثنائية أو بالعشارية إلا بانطلاق صورتيها عليها ؟ والعظم لن يُوصيف بالثنائية الذراعين أو بذى الثلاثة الأذرع إلا بانطلاق مقدار رُهما عليه عليه

١ في الأصل : وأما .
٢ في الأصل : و .
٣ في الأصل : صورتهما عليهما .
٤ في الأصل : مقدارهما .

الفَصْلُ الرابع عَشَر

إن الزوج والفرد صورتان ثابتان في نفس الانسان . ولن يو صَف العَدَدُ الواحد بمجموعها ، وذلك لخاصية تنتافيها بالــــــــــدات وليس يُشتَكَ ان شطراً من العَدَد يكون لـــه الاشتراك في صورة الزوج ، والشطر الآخر يكون له الاشتراك في صورة الفرد . وقد ذكرنا ان لكل واحد من الأعداد المفروضة صورة مختصة به [ ٩ ٨ أ] لا يشركه فيها شيءً من الأعداد الاخر . فإذاً كـل عدد فُرض فإنه يكون مجتلباً صورتين : إحداهما المختصة به ، كالثلاثية والرباعية ، والثانية المشتركة بينه وبين غيره ، كالزوجيبة والفردية .

وإذ كان هذا غير مشكوك فيه ، فمن الواجب ان نعلم ان الحال في

١ في الأصل : ولا شيء ، كلمة «ولا» مشطوبة ، ولعل الأرجح إثباتها .
 ٢ (غيرة) : من الهامش وحامل حرف «ص» .

الحرارة والبرودة بالإضافة إلى النار والثلج مضاهية لحالها . فإن النار مختصة بصورتها الثلجية ومجتلب لصورة الحرارة ، والثلج مختص بصورته الثلجية ومجتلب لصورة البرودة . وكما ان ذات الحرارة ان تقبل البرودة أصلاً ، كذا النار المجتلبة للحرارة لن تقبل البرودة أيضاً . وليس يُشكن ان الشيء المُنافي للشيء منى سُلط عليه ما ينافيه قهراً ، فإنه إماً أن يتبيد ويفنى ، وإماً أن مهرب ويندأى . فالبرودة إذا متى تسلطت على جوهر النار ، فإماً ان تتباعد وتتنحتى . وممثله الحال في ذرات الصورة المتضادة كلها .

واذا تقرر هذا ، فمن الواجب ان نشرع الآن فيا هو غرضنا من الفصل ، فنقول ؛ إن كانت النفس الناطقة جوهراً ملتحفاً بالبدن كالتحاف النار بالحديدة المحمّاة ، وكانت الروح الحسية إشراقاً سارية في البدن كشريان السخونة في الماء الحار ، فبالحري أن تكون النفس الناطقة صالحة لأن تقوم بذاتها دون البدن ، وأن تكون الروح الحسيّا غير صالحة لأن تقوم بذاتها دون البدن . ثم لو لم تكن النفس الناطقة جوهراً ملتحفاً بالبدن ، بل كانت إشراقاً سارياً فيه ، لما أمكنها تفريق الصُور عن موادها – أعنني الأجناس والأنواع – وأن تجعلها يُور ثمُ الغشى أو يُؤدّيه الى الدهش لا يكون ذلك مُزيلاً لها عنها . يُور ثمُ الغشى أو يُؤدّيه الى الدهش لا يكون ذلك مُزيلاً لها عنها . ولو لم تكن الروح الحسيّة إشراقاً سارياً في البدن ، بل كانت بوهراً ملتحفاً به ، لأمكنها أن تختص بتأدية فعل ما دون البدن ، وأن

تتفرَّد بقبول أعراضٍ ماً على حيدتها .

ثم إن كان موت الحيوان في الحقيقة هو زوال الروح الحسّيّة عن بدنه، وقد عُلَم انها متى زايلتْه لم تصلح التأدية شيء من الأفعـال دونه ، فبالحرى ان يكون استحالة البدن عن طباع الحيوانيّة بورود الموت عليه سبباً لانطفاء الروح الحسّية . فإنها لو وُجدت دون البدن لكان وجودها عبثاً ، اذ ليست تصلح لتأدية شيء من الأفعال دونه .

فأممًا النفس النطقيّة لممّا كانت مستقلّة لأفعال مختصّة بها دون البدن ، فبالحرى ان يكون استحالة البدن عن طباع الحيوانيّة بورود الموت سبباً لتنحيّها عنه دون تلاشيها بالذات . ثم لو كانت النفس النطقيّة بعد تنحيّها عن البدن معرّضة للفناء والتلاشي ، أو غرير صالحة للبقاء الأبكدي ، لمآ كانت محمولاتُها كليّة أبَدَديّة ضروريّة ، فإن الأنفعال العارض للشيء لن بجوز ان يكون أشرف من حامله . فقد ظهر إذاً ان النفس الناطقة جوهر ٌ صالح ٌ للبقاء على الابَد ، ولا كذلك الروح الحسيّة .

وإذ قد ظهر هذا ، فمن الواجب أن نعلم ان كل من أيقن بشرف الحكمة ، ثم شاهد جهاعة ممن ليسوا من أهلها أَغْبَطَ عيشاً في هـذه الدنيا ممن هو أهلُها ، فقد اضطرّه الـرأي إلى ان يُوجب له فضلَ الغبطة في الدار الآخرة . فهو إذاً متى كره الموت ، الـذي هو السبب لينيل تلك الغبطة ، فكأنه كره السلوك إلى المنزلة التي لاجلها حُريض على اقتناء الحكمة – وخصوصاً إذا علم ان من أحبَ البقاء في الدنيا وهو عارف بالآخرة ، وقد آثر نعيمها ، كالمـال والرياسة والأتباع

ا في الأصل : يصلح .

والحاشية ، على نعيم الآخرة ( ... )' .

فإذا [ ٩٩ أ ] المُوقين بشرف الحكمة جدير ان يكون سعيمُه متجرّداً لأن يجعل نفسه مفارقة لجسده تتصفية ، وإن كانت متحدة بـ ٢ طبيعة ، اللهم إلا ان يُقام الجسد مقام الثغر الذي فيه تُقابِل النفس القويمة أعداءها المعترية ، كالحرص والعُجب والغضب والحسد ، لتفوز عند الظفر عليها بالكرامة المُعتدة لها – ولا سيتما اذ علم انه أقرب أعدائها إليها .

- ٢ في الأصل : بها .
- ٣ في الأصل : بقابل .
- ٤ في الأصل : ليفوز .

١ لو أسقطنا الواو من «وقد» في هذه العبارة ، لحصلنا على جملة مقبولة، ولكن الأرجح ان شيئاً قد سقط من النص هنا.

الفصل الخامس تتشر

إن كان الغرض الأخص مـن النف النطقية هو ان يصير الانسان صالحاً لخلافة الله تعالى في عمارة العالم السفلى مُدَّةً مـن الزمان ، ثم يصير زينة للعالم العلوي على الابك ، فبالحري أن تكون مجبولة مـن سنخ هو في الحقيقة خُلاصة هذا العالم وكـدر ذلك العالم ، وأن سنخ هو في الحقيقة خُلاصة مذا العالم وكـدر ذلك العالم ، وأن يكون جوهر ها أوّل المعاني الروحانية وآخر المعاني الجسانية – كالمتلاحيم لكلا العالمين ، وكالصالح لمجموع الكمالين ، وكالشيء الذي هرو بذاته حياة من جهة وذو حياة دخيلة عليه مـن جهة ، وكالشيء القائم بذاته من وجه والقائم بغيره من وجه ، وكالفرخ المتفقىء عن البيضة ، الذي هو كمال من وجه ومستعدً للكمال من وجه .

ولهذا ما شبّهها الحكماءُ بالزاوية يوجد ُ ذاتها متوسّطاً بين المتجزّىء وغير الميجزىء ، ثم النقطة جامعة لحاليَهما . بل شبّهوها بالنبوّة ، التي هـي ممتدّة إلى الروحانيّين بخّطٍ وإلى الجسانيّين بخّطٍ ، ثم الوحيْ

- ١ في الأصل : المتفقأ .
- ٢ في الأصل : ومستعبد .
- ۳ (للكمال) : من بين السطور وحامل حرف « ص » .
- ٤ في الأصل : توجد . والنص مضطرب ، وتصحيحه غير واضح .

جامع بين طرَ فَيْها .

واذ كانت جبلتها محقّقة على هذا السننخ ، فبالحري أن لا تكون التدابير الشريفة والآراء المُحدَّكَمة متُتَتيتَة لهما بالهُويَننا والدَّعة – خصوصاً إذا شغلتها الروح الحسية باللذات البدنية وليهذا مما و جد إطلاقه امن وثاقها ممتنعاً علينا ، إلا ان نُقتو ي أجنحتها بالدين الإلهي وبالحكمة الحقيقية . فإذا النفس الناطقة متى عرفت أبواب العبادة وتنبتهت على شرف الحكمة ، فأعرضت عنها ، إيثاراً ( ٩٩ ب ) للذة العاجلة وانخداعاً بالمسَرة الدائرة ، فقد صارت بذلك منتوفة الريش مقصوصة الجناح .

على أنها وإن كانت في مُبْتَدَ أَ حدوثها غَرَ قَةً في السوس القالبي ومغلوبة ً بالسلطان الحسّى ، فـإن نور العقل أن يكون مقطوعاً عنها بالكلّية ، فإنه معنى ً ذاتي ٌ لها . ولـذا ما يُوجَد الصبي مُمَييزاً بين الحَسَن والقبيح حسب تمييزه بين المُللَـذ والمؤلم ثم معبّراً عـن الحسن بلفظة بخ وعن القبيح بلفظة « كَخَ َ » .

إلا أنها وإنْ كانت فائزة ً بنور العقل ، فإنها لن تقوى . على التطلُّلع به إلى العالم العلوي ما لم يُعاونها نور الملة ونور الحكمة . فهي إذاً بمجموعها تصبر مُنيفة ً على الملكوت الأعلى في معدن الروحانية . وكما أن القوة الطبيعية في البذور تكون متضمنة لجميع ما تُبدد به من الزهر والثمر ، إلا أنها لن تستغني في إظهارها عن معونة الفلاح لها بالتسميد والتكريب ، كذا النفس النطقية تكون بنورها الذاتي

> ١ في الأصل : يقوي . ويمكن أيضاً : تقوي . ٢ في الأصل : انجداعاً . ٣ في الأصل : بمجموعها . ٤ في الأصل : بالتسعيد .

متضميّنةً لميا تُبُدْيه من زهر الفضائل ، إلا أنها لن تستغني في إظهارها بالفعل عن أوضاع المليّة وصناعة الحكمة .

وإذا تقرّر هذا ، فمن الواجب ان نترقتى في البيان قليلاً ، فنقول : إنّ البارىء جلّ جلاله لمّا خلق العالم الفسليّ على الهيئة الداليّة على بليخ حكمته وإتقان صنعته ، وجعل ما فيه من المعاني الحسيّة نموذجات مُشيرَرةً إلى ما في العالم العلوّي من المعاني العقليّة ، أحبّ أن يزينّهً بالعقل ، الذي هو المتحقق للصنعة والمتصوّر للحكمة . ثم لمّا علم أن ذات العقل صورة للنفس ونازل منها منزلة القوّة المُبْصرة للعدين ، استأثر القالب الإنسيّ لإسكانها فيه .

وليس في اتحادها بالقالب ضرر لروحانيتها ، بل لهما بذلك أعظم ُ النفع ، وهو إفادة القدرة على التفرقة بين الخبر والشر عملى الكهال . وأَعْني بهذا أنها لو كانت [ ١٠٠ أ ] تتحقق الشر لا بحسب البلوى والتجربة ، بل بحسب الإيماء والإشارة ، لما وقفت على حقائق معانيه . وشتتان من يُوصق له ألم لسُعة الحبة أو ألم تُكل الولم ، ومن ابتُلي بها ، في تحقق صورتيها !

وكما أن الملائكة وإنْ علموا الأشياء الدنسة التي يُبتلى بها الناسُ ؛ كالتباغض والتحاسد ، والدغــل والحقد ، والجربزة والمكر ، والرقص والجماع ، فإنّ عـِلْمهـَم بها لن يكون مضاهياً لـِعلمنا بها ، أيضاً كذا

- ١ مشكلة في الأصل : علم .
   ٢ في الأصل : معانيها .
- ٣ في الأصل : صورتهما .

عـُّلمُنا بِالأشياء الشريفة الـتي سعد بمشاهدتهـا الملأُ الأعـلى ، كاللوح والقلم ، والفرش والكرسيّ ، والدركات والدرجات ، والمعراج والبراق ، وغيرها من الأحوال المَعادية ، فإنّ علِّمنا بهـا لن يكون مضاهياً ليعلمهم بها . وأَعنَنْي بها انّ أحـداً ليس يقف عـلى حقائق هيَّاتها وخاصٌ صُورَها إلا بحسب التصديق للخبر عنها والدلالة عليها .

وبمثله الملائكة ليسوا يتحققون المعاني الحقيرة إلا على قدَرُ انَّ لها وجوداً في طبائع البشر ، وأنّا مؤاخذون بمقارفتها ومطالبون بالاحتراز عنها ، فأمّا أن يقفوا على كنهها فلا سبيل لهم إلى عرفانها . وأمّا النفوس النواطق فتتحقق هذه المعاني الدنسة لانحادها بالأجساد القالبية . ثم إذا فارقتنها وهي صافية نقية ، تصير مستعدة بالأطلاع على حقائق تلك المعاني الشريفة ، فتكمل حينئذ للتمييز بين الصنفيَّن .

وايس لِـمُعـَارض أنْ يعارضنا بعلم البارىء جلّ جلاله للأشياء كلها؛ فإنه يعلمها من حيث هو فاعلها ، لا من حيث هو متصوّر لها .

على ان لاعر فانما لتلك المعاني الشريفة ليس بنظير للاعر فان الملائكة لهذه المعاني الحسيسة . فإن سبب لاعر فانينا لتلك هو فرط النقص ، وسبب لاعر فانهم لهذه هو فرط الكمال . ثم جُعل لنا سببل إلى التفصي من النقص ، وذواتهم [ ١٠٠ ب ] متعالية عن الانحطاط إلى النقص ،

- ١ في الأصل : الخبر . · النقب · التحا
- ٢ في الأصل : بمفارقها .
  - ٣ في الأصل : عن .

لأنها مُضيئة نيَرة . فلا يخفى البعض على البعض بل يبصر كل واحــد منهم ذاته في ذات صاحبه ، من غير مــا حاجة بهما إلى الاستدلال بالخواص الشخصية . وليس بصرهم متعلقاً بالأعــين الجسدانية الواقعة على سطوح الأجسام الكثيفة ، فإنهم عــلى جبلتة ليس فيها ظلام ولا جساوة ، ونظرهم بالأعين العقلية التي تبصر الأشياء القريبة والبعيدة على حد واحد .

الفصل السادش غشر

إن الحكماء بحسب أصولهم الهندسية لمدّ قسموا العالم إلى الاعلى والأسفل ، وذكروا أن العالم الأعلى قد زيدّنه الله تعالى بالروحانية من الأحياء – وهم الملائكة على طبقاتها – ، والعالم الأسفل قد عمره الله بالجسمانيّة من الأحياء – وهم الحيوانات على أنواعها – ، وأن العالم الأسفل على عظمه موضوع في وسط العالم الأعملي ، وأن جوهره ينزل منزلة الثقل من جوهر ذلك العالم ، قالوا بعد ذلك :

إن مقامنا معاشر الناس من كل العالم الأسفل قريب الشبه من مقام ضفادع تسقي شطوط الأنهار . فإن في كل بقعة من الأرض على مجاري مياهها خلقاً من الإنس مختلف الهي آت في صُورَهم ومقادير أشباحهم . وإن الذي يجاور العالم الأعلى من أجزاء العالم الأسفل هو نير صاف تنقي ، والذي يبعد عنه من أجزائه كثيف مظلم كدر . ومستقر نا منه ليس هو الجزء النير النقي ، لكنه على الجزء المظلم الكدر .

٢ كذا في الأصل . ولعل الأرجح : الثفل .
 ٢ كذا في الأصل ، وأشك فيه .
 ٣ في الأصل : صافي .

قالوا : فإن نظرنا من العالم السفلي ّ أعشي الأرض إلى العالم العلوى اعشي الساء ، ، فإنه قريب الشبه من نظر سمكة في قعر البحر إلى الهواء المُضيء على سطح الماء . وكيا أن السمكة لو رأت الكواكب فيا أضاءت من الهواء على السطح العالي من الماء ، لطَّنَتَ ان السطح هو المعدن لما تراءى لها من الكواكب ، ولما كانت تعرف فضل موضعنا على موضعها إلا ممخبر يمخبرها ، [ ١٠١ أ ] حتى إذا ارتفعت من القعر إلى السطح (و) وقفت على مثل موضعنا منه أبصرت الساء والكواكب مر ألى اخر فيزت حينند بين الحاليين لا أبصرت الساء والكواكب مر ألى اخرر في زنت حينند بين الحاليين لا الأعلى . فإن بيننا وبين الساء ضابا وهواء على المؤلم ، ولو أن أحدنا الأعلى . فإن بيننا وبين الساء ضباباً وهواء على الجزء النير من العالم السفلي ، لأبصر الساء والكواكب بمرأى اخر ما ما العالم السفلي ، أبصر الساء والكواكب عمر أن المعدن الما موضعة أن العالم السفلي ، أمو منها الماء موان المعدن الذي اتفق له الحصول العالم السفلي ، أيضر الساء والكواكب بمرأى المعان الذي المون الى العالم الموا الماء المؤتر أ أن الماء موانا المعدن الذي اخر النير من العالم السفلي ، أن والماء الماء موانا المعدن الذي اخر من العالم السفلي ، أوضاء الماء والكواكب بمرأى المعان الموان الماء الموان العالم السفلي ، ألمولياء الحقيقية ، وأن المعدن الذي اته من المولي أن مكنه الن يم مو الساء الحقيقية ، وأن المدن الذي اتفق له الحصول العالم السفلي ، أرض الماء كنسبة من أو المواكب معر ألى اخر الذي أحدنا مليه هو الأرض الماء الحقيقية ، وأن أسبة هذه التي نعن عليها إلى ملم المول

قالو : فإن فوق السموات السبع جرماً اخرَ مُحيطاً بهـا وهو الكرسي الذي ذكره الله تعالى في كتابه فقال : ( وتسـع كُر سيتُهُ السَّمو ات و آ لأرض ) ٣ . وأهل التنجيم يسمونه فلك البروج . وإن هرمس قد عرج بروجه اليه فاطلع على ما فيه فأخبرنا به . وما مـن كائن طبيعي و ُجد في العالم السفلي إلا ونظيره موجود في ذلك الجرم ، فإنه مُسخر بطباعه ليتوليد هذه الأكوان ، إلا ان غايتها من الشرف

١ في الأصل : ارتفع .
 ٢ في الأصل : الحقيقي .
 ٣ سورة البقرة ٥٥٥ .

والحسن بحيث لا يحميط به وصفنا ، ولا يتمثل في نفوسنا . فإنهـا عِلَّة للهذه ، والشيء في علّته يكون لا محالة أشرف منه في معلوله ــ وخصوصاً إذا كان الجوهر القابل الصُورها نهايــة في النقاء والصفاء والأفق والبهاء .

قالوا : إن ذلك الجرم منتظم للالحان الموسيقية والزُبُر للتأليفية ، وهو مُو تُشَى بكل م يستعمله المصورون من الألوان العجيبة والأشكال البديعة ، ومُو لِدٌ بالتسخير الإلهي لهذه الأنوار والأشجار والزهر والثمار ، بل لأنواع الجواهر كلها ، كالذهب والفضة والياقوت واللؤلؤ ، ما خلا الأشياء المتولدة عن العفونات والكدورات ، كالديدان والحشرات . والأ نُجُمُ السيّارة قد أقامها الله [ ١٠١ ب] في السموات السبع مقام المُؤدَدِّي لقوة الكرسي إلى العالم السفلي ، وليسياحتها في أبراجه تختلف تأثيراتها فيه .

قالوا : وكما ان الأرض معمورة من أنهارها الأربعة الـتي هي معاظمها – اعنني الدجلة والفرات والنيل والجيحون – وقد خُص كل واحد منها بطعم مخالف لطعوم صواحبه ، ثم اختُص كلُّ بقعة من بقاعها بأنهار أُخرَ صغار على حدتها ، كذلك الحال في الأفلاك. اعني ان فيها أنهاراً عظيمة على هذا العدد، وهي مفتنة الصورة ، ولها متجار يُخلص من بها إلى جميع أقطارها ، وتميتلىء منها الأماكن

كلها . إلا أن الذي يسيل في تلك الأنهار ليس بـــذي ثقل يـَر ْجحـن إلى السفل ، لكن على صيغة مكن له الجريان في نشوزه ووهًاده ، فهو يترجـّح ويموج إلى فوق وإلى أسفل كالجـَوّال على الاستدارة .

قالوا : وكما ان الأرض مكنوفة من محارها السبعة التي هي معاظمها . وقد وُجد كل واحد منها متفر داً معان <sup>أ</sup> مختصة به ، ثم يُوجد في كل بقعة غُدران ومستنقعات تعود بنفعها على سُكّان تلك البقعة ؛ كذا الحال في البحار الفلكية ، بسل كذلك الحال في الجبال الفلكية ، بل كذلك الحال في الرياح الفلكية - إلا أن صورتها منز هة عن التأكُل والتعفُن والتكشف والتكدر . وكما أن الأرض مزينة بالشاهق من الأبنية ، وبالرفيع من الأسرة ، وبالمعالي من الدرج ، وبالمصاعد من الغُرف، وبالأنيق من الساتين ، وبالنفيس من الفرش ، وبالمصاعد من الغائر وباللطيف من الأواني ؛ كذ الحال في جبلة ذلك الحرم . وإن الفائز بروحانية با<sup>2</sup> مظلماً على جميع ما اشتمل عليها ، ثم ناظراً منها الى هذه الموحانية بكن المعاد من الفرش ، وبالمعاي من الفائز وباللطيف من الأواني المحمال الحكمة وإخلاص العبودية قد يصبر وبوحانية با مطلماً على جميع ما اشتمل عليها ، ثم ناظراً منها الى هذه الموحانية بعن التفرقة بن الثفل والصفوة والمعلول والعلة .

قالوا : ولعلّ معترضاً يعترض فيقول : إنْ كان ما في فلك البروج من هذه المعاني التي تذكرونها علّة لحدوث نظائرها على الأرض وإنْ كانت دونها في الشرف ، فقــد كان يجب انْ تُوجَد أمثالُها في كلّ واحدة من السموات المنضودة تحته ، وفي الأجرام المنضودة تحت السموات ــ

١ في الأصل : بمعان .
 ٢ كذا في الأصل ، ولعل الصواب : بروحانيته .
 ٣ كذا في الأصل . ولعل الأرجح : الثقل .

أَعَـني الماء والهواء والنـار . إلا أنّ جواباً لن يتعذّر ، فإنّا قد نجد نوعاً من السمك اذا وقع في شبكة الصيّاد أخدر بَدانه ولا يُخدر الشبكة . على انّ وجود نظائرها في كل سماء ، على حقيقة ما يقتضيه عنصر السماء ، ليس بمستنكر ؛ والتنزيل يشهد بهذا . وللقُوتَ العنصرية شركة مع القُوى الفاعلة في إحداث الكوائن .

فهذا هو زُبُدةُ ما شرحه الحكماء مــن جبلتّه العالم العلويّ بقدر ما استقاموا في التقرير لصورة الثواب الأبديّ . ومعلوم انّ هذا المــأخذ منهم ليس بقادح ٍ فيا حقّقه القرآنُ من أصول المَعاد .

١ في الأصل : استعانوا . و لعل الصواب ما أثبتناه .

الفصك السابع عشر

زعمت فرقة من الطبيعيّين وطائفة مسن الجدليّين أنّ النفس الناطقة هي الروح الحسيّية ، وأنها تتوليّد من امتزاح الأخلاط الأربعة عسلى اعتدال ممّا ، وليست هي بجوهر يصلح لأن يقوم بذاته بعد انتقاض القالب ، بل هي أشبه شيء بالتأليف العارض للاوتار الموسيقيّة – اعنْسي صورتها الصالحة لتوليد صنوف الألحان الشجية ، وأن الأخلاط الأربعة متى عرض لها انحلال ، إممّا بمرض يع رُوها أو بآفة تقهرها ، فإن الروح المتولدة من امتزاجها تبيد وتّقني ، ويبقى القالب بعد تلاشيها مدرّة من الزمان على هيئة تركيبه ، إلى ان يعرض لسه احتراق أو عفن ، فيستحيل إلى جوهر التربة التي وصُنع فيها .

قالوا : وإنَّ الذي يعتقده الجمهور الأعظم مــن أرباب الملل ــ

١ في الأصل : ليس هو .
٢ في الأصل : تصلح .
٣ في الأصل : تقوم .
٤ في الأصل : يقهرها .
٥ في الأصل : المتولد .
٢ في الأصل : تلاشيه .

[ ١٠٢ ب ] أنها تكون باقية بعد موتها ، وأنّ ملك الموت يتوفّاها عند النزَّع ، وأنّ الأدعية الصالحة والصلوات الحالصة والصدقات الجاريــة والشفاعات الدائمة التي يقيمها طبقة الأحياء بنييَّة الموتي تكون نافعة لهم ومبهجة لذواتهم – هي كلها خدع عاميّة أو تهاويل فلسفيّة ، ولــن تُوجَد لتعاطيها ثمرة غير إقامة العبادة . فإن الأبدان قــد استحالت جإداً ، والأرواح قد تلاشّت فقداناً .

قالــوا : وإن أنفس الأنبياء الم سلين – عليهم السلام – وأنفس الكفار المتمردين ، إذ قد صارت متساوية الأحوال في العدم ، فلــن ينال أولئيك شيئاً من أمارات السعادة ، ولا هؤ لاء شيئاً من أمارات الشقاوة ، إلى أن تقوم الفيامــة ويُحْيي اللهُ أجسادً الحليقة . فحينند يُثاب كل واحد منهم بمقدار مساعيه ، إما خيراً وإما شراً .

وقد خالفَهم في هذه العقيدة الإلهيَّون من الحكهاء والملتيَّون مـن الدهماء ، واعتقدوا أنّ النفس الناطقة في الحقيقة سُلالة هـذا الجسد الإنسى ، كالماورد في الوردة ، أو كالشعاع النافـذ في البلورة ، أو كالسمن في اللبن الحليب ، أو كالنار في الحديدة المحمّاة ، وأنتها محلً للعلوم المقتبسة والحكم المقتناة ، وأنَّ القالب مها انتقض توَفَّاها مَلَكُ مـن الملائكة وقادها إلى الموضع المُعَدَ لمواقف أمثالها لتلقى<sup>،</sup> فيه مـا لها وعليها .

ولو أنها كانت تنلاشي عند الموت ، ثم كانت الأبدان تُعاد في القيامة

- ا في الأصل : يوجد .
- ٢ في الأصل : شيء .
- ٣ في الأصل : توفاه .
- ٤ في الأصل : ليلقى .

كهيئة ما هي عليها من البننية ، لكان الموت المتوسط بــــين الحياتين عبثاً ، فإن القادر عــلى إعادتها قادر عــلى استبقائها ، ولتصار بقاء الأشرار على حالة الموت إلى يوم القيامة فرصة لهم عن وبال العذاب ، ولو جدت العلوم التي اقتبسها الأخيار والسير الــتي سلكها الأبرار كلُّها مضمحلة ، ولكدامت على اضمحلالها وتلاشيها إلى ان تعاد القوالب

وهذا مُخالف لما نزل به التنزيل في شأن الشهداء بقوله : ( وَلاَ تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ قَتُعلَوا في سبيل الله أَمُواتاً بِلْ أَحْياء مَعْدَدَ رَبَّهُم ْ يُرْزَقُونَ . فَرَحِينَ بما آتناهُم الله من فضله ويَسَتْبَشرون بالذين لَم ْ يَلْحقُوا بَهم من خلفهم ثالاً خوف عليهم ولا هم بالذين لَم ْ يَسْتَبْشرون بنعمة من الله وفض وأن الله لا يضيع يَحْزَنُونَ . يَسْتَبْشرون بنعمة من الله وفض وأن الله لا يضيع أَجْرَ المُومنين ) ، ومُخالف لما ذكره الكتاب في شأن الأشقياء بقوله : أَجْرَ المُومنين ) ، ومُخالف لما ذكره الكتاب في شأن الأشقياء بقوله : أَجْرَ المُومنين ) ، ومُخالف لما ذكره الكتاب في شأن الأشقياء بقوله : أَجْرَ المُومنين ) ، ومُخالف لما ذكره الكتاب في مُأن الأسقياء بقوله : وَلَقَ تَرَى إِذَ الظَّالمون في غَمَرَات الموت وَالمَلائكة بُاسطُوا أَيْدَ يَهِم ْ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكَمُ اليَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَاب الهُون بما كُنْنَم وَلَقَدَ جَنْتُمُونا فُرَادى كَما خلقَ وَكُنْتُم عَنْ آياته تَسْتَكَبُرون . وَلَقَدُ جَنْتُمُونا فُرَادى كَما خلقَ إِنْ الله عَنْ ) ، وراء ظُهُور كُنْ

١ في الأصل : ولو وجدت .
 ٢ في الأصل : فتحلق .
 ٣ سورة آل عمران ١٦٩ – ١٧١ . وفي الأصل : ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتا الى قوله وان الله لا يضيع اجر المؤمنين .
 ٢ سورة الأنعام ٩٣ – ٩٤ . وفي الأصل : لو ترى اذ الظالمون في غمرات الموت الى قوله وتركتم ما خولناكم وراء ظهوركم .

قالوا : ولا يجوز ان تكون النفس نظاماً متولداً من امتزاج الأخلاط على ضرب من الاعتدال . فإن أحدنا متى اقتنى صنوف الحكم ، وارتاض بتقويم الآداب ، واشتهر بأصالة الرأي ، ثم اختل مزاج بدنه فلم يصلح ليشيء منها ، فإنه متى عُولج بما يُزيل عنه الغشية والإغماء والدهشة والجنون ، ليَصُود فيَت علومُة وآدابُه وتيقُظُ رأيه ثابتة على حالاتها ، ولم تُحوُ جنه شؤونَها الى رياضة متجددة أو تكاليف في الطلبة .

ولو أنها كانت صورة لينظام ، لكانت فضيلتها – كالعقل الراجح والفهم الذكي والرأي المتبقط – جودة لنظامها ، وأضداد هذه المعاني رداءة لنظامها . فيكون ذات النظام حاملاً لجودة النظام ، وزوال النظام حاملاً لرداءة النظام . وهذا ظاهر ُ الاختلال .

قالوا : ولو أن الأنفس النطقية كانت في الحقيقة نظاماً معتدلاً ، لَمَا صلحت أن تُوجَد في شيء من حالانها مستعصية على البدن أو مخالفة لمنناه ؛ ولَمَا أمكنها ان تكون متكاملة بالحكمة ومتحلية بالفضيلة؛ولَمَا وُجدت في شيء من حالانها مترئسة على البدن ومتصرفة بالتدبير عليه ؛ ولَمَا قدرت على منع البدن عن كثير من محبوباته وأن تجذبه بالقمع الى ضد شهوانه . وقد وجدناها تفعل ذلك ، تارة بحسب صناعة الطب ، وطوراً بحسب صناعة الرياضة .

قالوا : ولو أنّ تحصيلنا المعالم العقليّة كان متعلّقاً بالروح الحسّيّة ، لكان يقينُنا بجزئيّاتها أقوى من يقيننا بكليّاتها ؛ فإن الحاسّة منى اتّجهت الى تحقيق الشخص [١٠٣] الجزئيّ – كالإنسان الواحد مثلاً – كان

١ أي الإلهيون من الحكماء .
 ٢ في الأصل : يجذبه .

تمكنَّنها من استقصائه في المعرفة أبْلَغَ منه اذا اتسّجهت الى تحقيق المعنى الكلّي – كالجنس الواحد مثلاً . ولسنا نجـد الأمر في المعقولات على هذه الصورة ، بل نجده على الضد منها . فإن يقيننا بأن المساوية للشيء الواحد متساوية – وهو معقول كلي – أبلغ من يقيننا بأن هذه الخطوط المساوية لهذا الخط المُشار اليه متساوية .

قالوا : ولو لم تكن فينا من قوّة العرفان بحقائق الموجودات إلا الروح الحسية ، لكان ما قوي مـن المعقولات اليقينية يكسبها العجز عن قصورُ ما ضعف منها ؛ فإن المحسوس الفائق في الحسن يورثنا الضعف عن استحسان ما هو دونه في الحسن ، والطعم البالغ في الحلاوة . ولسنا نجد الأمر كذلك ، بل نجده على الضد منه . فإن الأقوى من المتصورات العقلية يكسبنا فضل القوّة على تصوّر ما هـو دونه . فإذاً ليس محلّ الصور العقلية هو بعينه محلّ الموهومات الحسيّة ، لكنه جوهر آخر ( غير ) جسماني .

إ في الأصل : يمكنها .
 ٢ في الأصل : منها .
 ٣ في الأصل : كالجند . وفي الهامش : كالجسد .
 ٤ في الأصل : قصور .
 ٥ التكميل : بموجب المعنى .

١٤٥ الأمد على الأبد - ١٠

الفصلالتامن عشر

ليس يُشتَك أن أفضل حالات النفس الناطقة بحسب قوتها العالمة هو التحرِّي لصدق اليقين في معتقداتها ، وأفضل حالاتها بحسب قوتها العاملة هو التحرَّي للجميل الحقيقي في مطلوباتها . وأعمَّا نفس لم تكن مهتشة للصدق فيا تعتقده<sup>(1)</sup> ، ولا للجميل فـيا تطلبه<sup>۲</sup> ، فهي نفس بهيمية السوس . وأعمَّا نفس كانت مستروحة في معتقداتها إلى الكذب دون الصدق ، وهي في مطلوباتها إلى القبيح دون الجميل ، فهي نفس سبعية السوس . وأممَّا المستحبة للصدق اليقيني في جميع معتقداتها ، وللجال الحقيقي في عامته مطلوباتها ، فهي نفس متلكية السوس . والمجال الحقيقي في عامته مطلوباتها ، فهي نفس متلكية السوس . والمجال الحقيقي في عامته مطلوباتها ، فهي نفس متلكية السوس . والمجال الحقيقي في عامته مطلوباتها ، فهي ينفس متلكية السوس . والمتها المعترضة ليتقلب الأحوال عليها ، [عاميا مي أكذب والقبيح في بعضها ، فهي نفس بشرية السوس .

١ في الأصل : نعتقده .
 ٢ في الأصل : يتطلبها . ويمكن أيضاً ان الصواب : تتطلبه .
 ٣ كذا في الاصل ، وأشك فيه .
 ٤ في الأصل : في .

وليس يُشمَك أن الرتبة السبعية والرتبة الملكية تتعاندان في النهاية ، وأن الرتبة البشرية والرتبة البيهمية متوسطتان بينها ، إلا ان الرتبة اليشرية أقرب إلى الملكية من الرتبة البهيمية ، والرتبة البهيمية أقرب إلى البشرية من الرتبة السبعية . فإن اخمَسَ مراتب النفس النطقية هي الرتبة السبعية ، واشرف مراتبها هي الرتبة الملكية . ونحن جدراء بأن نصف صورة كل واحدة من المراتب الاربعة فنقول :

أما الرتبة الملكية فهي أن يُوجد الانسان محالة يكون مسروراً مما أنعم الله عليه من العقل الصحيح ، وقيض له مصَّن الرأي الأصيل ، ووفيقه من النمييز للحكم الحالصة والاستغزار للمعالم الصادقة ، وما أيَّد يه من الاستعلاء بروحانيته على عالمتي السفل والعلو ، والإحاطة مما فيها من التدبير الإلهي والنظام الحقيقي ، وما أوتيية مصن الغبطة بسياحة عقله فيها ومجوال فكره في زهراتهما ، شاغلاً له من الالتذاذ بالذهب والفضة والمسك والعنبر والنساء والغلمان . بل يصير ذاته مشغوفاً بطلب الخلوص إلى العالمي ألعلوي ، وعاشقاً لما استبشر به مسن البقاء الأبكري

فلا يركن إلا الى موالاة الله تعالى ، ولا يفعل إلا ما أحبّه الله ، ولا يطمئن إلا الى الكرامات الدارة عليه مــن الله أعنْنِي به الاستجابة للدعوات ، والاطّلاع على المغيّبات ، والأمن لعوارض الآفات ، والاستنزال

إ في الأصل: يتعاندان.
 ٢ ( بحالة يكون ) : غير منقوط في الأصل.
 ٣ ( أو تيه ) : غير منقوط في الأصل.
 ٤ في الأصل : البستان. وكذا أيضاً فيما نقل من هذه الفقرة في « جاويدان خرد» لمسكويه ( ص ٣٥٣ ). ولعل الصواب ما أثبتناه.

لصنوف البركات . فتصبر نفستُه لفرط الاتتصال به عقلاً خالصاً وروحاً صافية<sup>1</sup> ، فتستحبته الملائكة وتتُميدة بدوام المعونة ؛ فيتحقق ذلك منهم ويثق بما استحكم من وصالهم . فيرى أحوال دنيساه كالمستثقل عنده وكالمستبغض لديه ، فيتمنتى الانتقال من [ ١٠٤ ] العالم السفلي الى العالم العلوي ، بل من العالم الحسي الى العالم العقلي ، بل من العالم الجسماني الى العالم الروحاني ، بل من العالم الانتقالي الى العالم الأ بدي . وذلك هو الكمال الحقيقي للجوهر الإنسي . وقد قال الله تعالى :

( مَنْ عَمَلَ صَالحِـاً مِـنْ ذَكَرَ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحُدِيِيَنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَهُمُ أَجْرَهُمُ بِأَحْسَن مَا كَانوا بِعَمْلَوُنَ ) .

وأممّا الرتبة المعاندة لها وهي السبعيّة فهي أن يُوجد الانسان مُعَجْجَبًا بنفسه ، مولعاً بمتابعة هواه ، متعظيّاً عن الانقياد لأحكام الدين ، مؤثراً للعناد عن الحقّ ، مُسْتَأيساً عن نعم الآخرة لاستهتاره بزبرج دنياه . ويرى كهاله بالمجانة ، وبراعته بالحلاعة ، وشرفه بالاستذلال للخليقة ، وسعادته بالتغلّب على البريّة . ويعتقد انه كليّا كان أعنت وأعند وأضر بالناس وأفسد ، كان ذلك أبلغ في جلادته وأدل على فضيلته . فتصبر نفسُه إممّا مشاكيلة للذئب والحدثاة في اختلاسها ، وإمّا مناسبة

١ في الأصل : صافياً .
٢ سورة النحل ٩٧ .
٣ في الأصل : بالمحانة .
٤ في الأصل : بالاستدلال .
٥ في الأصل : مشاكلا .
٢ في الأصل : مناسباً .

للعقرب والحيَّة في إضرارهما ، وإمَّا مضاهية ًا للدبَّ والحنزير في شَرَهها، وإمَّا مشابهة ًا للفأر والجرَراد في سرقتها .

فيدوم عسلى تلك السيرة ويجعلها خلقاً وسجيّية ً. فيتاً لفُه الشياطين المَرَدَة عليه ، ويمنُد هُ ٣ العُتاة والفَسَقَة فيه . ويصير نظر الروحانييّين اليه قريب الشبه من نظر أفاضلنا إلى الذئب والحدأة والجراد والفار . بل يصير كالأصم الأعمى الذي لا يهتدي لمنضيية قدَماً ولا يأمن شيئاً من حالاته . وذلك هو الشقاء الحقيقي للجوهر الإنسي . وقد قال الله تعالى :

( أَمْ حَسِبَ اللَّذينَ اجْتَرَ حُوا الَّسِيِّنَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمُ كَالَّذِينَ آمَنَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحَيْبَاهُمْ وَمَمَانُهُمُ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ) .

وأمنا الرتبة البهيمية فهي أن يوجد الانسان في طباعه مُؤات للحكمة ، ولا ممعاند للفضائل الإنسية ، لكن يرى جمهور الناس عسلى سيرة ظاهرة ، فيعتادها ويرى نجاتكه مقرونة تتعاطيها . ثم [ ١٠٥ أ ] يشاركهم في المكاسب الدُنيَوية ، ويلابسهم في المهن المعاملية ، ويكون متجرداً ليتسوية معاشه ، غير مهتم ليشيء من أحوال معاده . فيعمر دنياه بسعيه ، ولا يُؤْذي الحلق نخبته ، ويرى الفوز مقروناً عما هو عليه من الحائه ، والحير مجتلياً من خاص مصارفه . ويكون تابعاً لكل

ا في الأصل : مضاهياً . ٢ في الأصل : مشابهاً . ٣ في الأصل : ومدة . ويمكن أيضاً ان الصواب : ويؤيده . ي سورة الحاثية ٢١. ه كذا في الأصل ، وأشك فيه .

ناطقٍ ، ومُجيباً لكل داعٍ ، وبالحريّ أنْ تكون الشرائـــع الإلهيَّة مقصوداتهـُا` مُعَاضَدَةَ هذا الصنف من الخليقة .

وأممًا الرتبة البشرية فهي أن يوجد الانسان مستحبّاً للفضيلة ، مو قنا بشرف الحكمة ، مائلاً إلى اقتنائها ، شديد الحرص على تحصيلها ، إلا انه يُبتلى بشغل ضروري أو بعارض مرضي ، فيعاق عن رياضة نفسه ، ويقتصر عنَّ تهذيب مَساعيه . بل تُصير قوة التمييز به مصروفة عن جهتها بالانفعالات الحادثة والأعراض الطارئة – اعني كالحسن والشبق والحوف والوجع . ولو انه تمكن مسن جُبْران نقصه وإماطة عوائقه ، لاستعقب به كمالاً إنسيتاً واكنسب به ذخراً حقيقيتاً .

وإذ كانت مراتب الأنفس النطقيّة محصورة في هذه الأربع ، ثم لم يُشلَكُ أن الله جلّ جلاله قد يُنعم عباده ، تسارة محسب التشريف والإكرام ، وتارة بحسب المجازاة والمثوبة ، وتارة بحسب التعريض للخيرات ، وتارة محسب الملوى والامتحان ، فبالحريّ أن يكون الواصل من نعم الله إلى الأنفس الملكية مسن الصنف الأوّل ، والواصل إلى الأنفس الإنسية من الصنف الثاني ، والواصل إلى الأنفس ( البهيمية من الصنف الثالث ، والواصل إلى الأنفس ) السبعية من الصنف الرابع ، وأن تكون درجاتها في الآخسرة معلومة عند الروحانيّين ، مُعَدّة

١ في الأصل : مقصوراتها .
 ٢ في الأصل : قوة التمييزية . ويمكن ايضاً إن الصواب : قوته التمييزية .
 ٣ التكميل من السياق .

## الفَصْلُ التَاسِع عَشْرَ

ليس أحد ممن أقرّ بالصانع جـل جلاله إلا وهو بقرّ بالثواب الأبدي . وإنما يجحده أوساخ الدهرية ، الذيـن استثقلوا مثل العبادة وانسلخوا عن اهل الملة ، ولم يسندوا ضلالتهم إلى حجّة ، بل سلكوا في دعواهم إلى [ ١٠٥ ب ] مسلك الحبرة ، كما قد ذكرهم الله بقوله : ( وَقَالُوا مَا هـي َ إِلاَ حَيَاتُنَا اللَّذَيْبَا بُحَوُتُ وَنَحَيْبَا وَمَا

يُهْلِكُنْنَا إِلاَّ الدَّهْرُ وَمَا لَهُمُ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمُ إِلاَّ يَظُنُنُونَ ) .

فأمماً صورة الثواب ، وقد وقع فيه بن المقرّبين بوجوبه اختلاف عظيم ، فإنّ فرقة من الفلاسفة – وهم المعرفون بالرواقيّن – قالوا فيه بتناسخ الأرواح والأجساد . وادّعوا أنّ أنْفسّ ٣ الأشرار تلبس بأشباح البهائم والحشرات ، فتلحقها المذلّة والهوان على قدر شرارتهم . ثم تعود إلى الهياكل الإنسيّة ، وتُؤْثِرُ السداد والاستقامة ، فتتخلّص

١ كذا في الأصل . ولعل الصواب إسقاط هذه الكلمة .
 ٢ سورة الجاثية ٢٤ .
 ٣ في الأصل : نفس .

على الإطْلاق وتصلح للعالم العلوي" .

ثم فرقة منهم – يُعرفون بالمَشَّائين – ناقضوا هؤلاء ، وقالوا ببقاء هذا العالم أبداً على صورته . وأثبتوا الثواب والعقاب على النفوس النواطق ، وأنكروا بعث الأجساد . واعتقدوا أنّ من مات فقد قامت قيامته ، ثم إنْ كان شقيمًا فقد خلصت نفسه الروحانية إلى العالم العلويّ ، وإنْ كان شقيمًا ققد ارتبكت نفسه الجسدانية المختلطة في العالم السفليّ ، وأنّ الملائكة في الحقيقة هي الأنفس القوعة الحاصلة في ذلك العالم ، وأنّ الشياطين في الحقيقة همي الأنفس القومة الحاصلة في مذا العالم .

وأممًا دعوى المجوس ، ودعوى الثنويّة ، ودعوى اليهود ، ودعوى النصارى ، فقد استقصينا ذكرها في كتابنا الملقّب بـ « الإرشاد لـتصحيح الاعتقاد » . فأممًا جيل الهند فالغالب على دهمائهم أنّ الأجساد مــي حرقت بالنيران فقد تخلّصت الأرواح عن المذلّة والهوان .

وأممّا الذي يدين به اهل الإسلام فهو القول بالبعث والنشور والجنة والنار . إلا ان طائفة منهم تُعْرَف بالمعتزلة تدّعي أن النفوس النواطق ليس لها وجود في الحقيقة ، لكن المتفلسفين يهو لون بها على العقول العاميّة ، وأنه ليس الإنسان إلا ما نُشاهده من التركيب القائم ، وأن الحياة عرض احمايّه الله بإرادته فيه ، وأن الموت مضاد للحياة ، وهو أيما عرض يرول بحلوله الحياة ، وأن تركيب

١ في الأصل : خاضت بنفسه .
 ٢ في الأصل : ارتكبت .
 ٣ في الأصل : أجله .

البدن مهما انتقض وتفرقت أوصاله ، فإنه ليس يصلح حينئذ لأن تُوجد فيه الحياة أو الموت ، فإن القابل لهما على التعاقب هو البدن المضاف ، ومتى صار في حالة لم يصلح لان تحل ابه الحياة ، لم يصلح لأن يحل به الموت ، وأن الله جل جلاله يجمع أجزاء البدن في النشأة الآخرة ، ويُؤ لقيها تأليفاً صالحاً لحلول الحياة ، ثم يخلق فيه الحياة [ ] حدث علم ما قدمه من أعماله في الدنيا ، ويحاسبه عليه ، ثم ينقلها إما إلى الجنة وإما إلى النار .

وأممّا جمهور أهل الإسلام – اعندي أصحاب الرأي وأصحاب الحديث والشيعة والخوارج – فإنّا متى لتَخصّنا مذهبهم فيه وفتتشنا عن صوابه ، وجدناهم في الحقيقة يعتقدون أنّ الأرواح البشريّة يتتوفتاها متاك الموت ، وأنتها متى فارقت أجسادها وكانت تنُوّدتي في قوالبها أعمالاً صالحة مع الإيمان الصادق ، فإنها ستسعد مع ملائكة الرحة بأنواع الكرامة ، فيكون استسعادهم بحسب الأشباح المنقسمة ، بل بحسب المراتب المستخلصة كالمنظومين من تحت عز الملك ؛ ومتى كانت متركّبة ، في قوالبها للكفر والأعمال السيئة ، فإنها تشقى الى القيامة بأنواع العقوبة ؛ ثم انتها في النشأة الآخرة تنعاد الى الأجساد .

وإنَّ ابتداء أشراط القيامة هـو النفخ في صوّرة الاحياء ليعمَّهم

١ في الأصل : يخل .
٣ في الأصل : تصلح .
٣ بياض في الأصل .
٤ كذا في الأصل . ولعل الصواب : حيث .
٥ كذا في الأصل . ولعل الصواب : ستستسعد ، أو : تستسعد .
٢ كذا في الأصل . ولعل الصواب : مرتكبة .
٧ كذا في الأصل ، وأشك فيه .

الموت ، ثم وقوع الرجفة في الأرض ليَستحيل مها من حال الكثافة الى حال اللطافة ، حتى أنَّ الجبال مع صلابتها تُسمرُ سَيَرْ السحاب أو تُسمرُ شبيهاً بهوا، ، وتشتعل الحرارة على الأرض والماء ، حتى أن البحار تصبر مسجورة ، والأرض بسطوع البخار متزلزلة . ثم تطوى السموات السبع عماً هي عليه من التحرَّك الدَوْرِيَّ بقدرة الله تعالى ، وتنقل الى [١٠٦] الحالة المشاكلة لـمنا بُشَّر به المؤمنون من الثواب الأبدي في جنَّة الله . وحشر الحلق على البقعة الساهرة ، ويواخذ أن بعرض أعمالهم على الكتب المنزلة ، وتكون صورة \* دالة على ما اكتسبوه من حسناتهم أو قارفوه° من سيـَّئاتهم ، ولا ممكن كتمان شيء من سـي<u>َر</u>هم . ويص<mark>ر</mark> كل واحد منهم محاسب نفسه على كتاب الله المنزل الي<mark>ه . فمَنَ وُجدتْ</mark> أعمالُه موافقة لما في ضمنه ، وقد أُوتيبَه بيمينه ولم ينبذه ورا، ظهره ، فإن حسابة يكون مبهجاً ذا سرور ، ويقع لأعماله وزن ومقدار ، ويُبشِّر بالمثوبة الأبدَّية ويُساق الى ما وُعد به من نعيم الجنَّة . ومَـن وُجدت أعمالُه بالضدّ منه [...] ما هُدّد به من عذاب النار وعند ذلك يصر الحلق كلَّهم ( أَزْوَ اجاً ثَلاَ ثُنَّةً فَأَصْحَابُ المُعَمَّنَة مَا أَصْحَابُ المُبْمَنْةَ وَأَصْحَابِ الْمُشَامَةَ مَا أَصْحَابُ الْمُشَامَة و السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولَتَكَ الْمُعَرَرِ بُونَ ) .

وأماً الصبية والأطفال فيُشبه أن تكون مرتبتُهم في الآخرة مرتبة الحدم الذين بشمر التنزيلُ الأفاضلَ بهم أعني الحور العبن . بل يشبه أن تكون الحكمة في اختصاص النوع الإنسي بمحبّة الولدان الصغار دون ما سواه من الأنواع الأُخرَر هو أن يقيمهم الله تعالى في دار الأبَد مقام الحدم .

فقد ظهر ان مجرى الجبلة في الانسان متعلق بثلاث نزعات : احداها نزعة النطفة عن الأشباح البدنية ، والثانية نزعة الجنين عن الرحم والمشيمة ، والثالثة نزعة الروح عن البدن الكثيف . فأماً النزعة الاولى فتعلقة اللذة ؛ وأماً النزعة التانية فمتعلقة بالأكم ؟ وأماً النزعة الثالثة فعلى قسمين : فأي ّ روح كان صافياً فإن نزعة يكون متعلقاً باللذة ، وكل روح كان ذا أوزار فإن نزعة يكون متعلقاً بالأكم ؟

فهذا هو زبدة ما يعتقده الجمهور من أهل الإسلام في صورة المعاد ؛ على ان حقائق الأحوال المعادية [ ١٠٧ أ ] على هيآتها وخصائص صُورها مما لن يُوقظ عليه إلا بمقدار ما خوطبنا به من الوعد والوعيد . ثم اذا أَزَ لنا ظاهره عن الإحالة والامتناع ، وأَوْقَحَنْنا المُخْبَرَ به في الجواز والإمكان ، وبيتنا رجحانه على دعاوى الحصوم في بابه ، ( و ) قدرنا مزيته على نقيضه ، قام التنزيل فيه مقام البرهان الضروري في المعاني الهندسية ، ومقام الأدلية الواضحة في المعاني الطبيعية . وصار العاقل

ا في الأصل : بشلشة . ٢ كذا في الأصل . ٣ في الأصل : فأنى ؛ في الأصل : المجير . ه التكميل بموجب المعنى . ٢ في الأصل : نقيصة .

بقصوره عن تصور كيفياته ، بعد إيقانيه بوجوبه ونصديقه عقدار ما بَشَّرَ به التنزيلُ ، معذوراً عند خالقه – وخصوصاً اذ قال عز اسمه : ( وَنُنْشَئِكُمْ فَيها لاَ تَعَلَّمَوُنَ ) وقال : ( فَكَرَ تَحْلَمُ نَفَسٌ مَا أَحْفَيِ لَهَمُ مَنْ قَرُةً أَعْيَنُ ) . وقال : ( فَكَرَ تَحْلَمُ نَفَسٌ مَا أَحْفَي لَهَمُ مَنْ قَرُةً أَعْينُ ) . وظذا ما كان الحكاء يقولون في مُنَاجاتهم : سبحان من جعل إقرار المُنْعَم عليه بالعجز عن أداء شكره شكراً له ، كما جعل إقرار المؤمن بأنه لن بجوز إدراكه إيماناً به ولولا أنه باب لا مطمع للمعترف بوجوبه في الإحاطة بكُنْهِه إلا عند قيام الساعة وإلا في النشأة الآخرة ، لَماً قال تعالى جدد هُ لرسوله (ع) : وقلاً بيكُم ثانة ألم من أنه أن أنه يو ما أدر ي ما يُفعل إلا عند وقلاً بيكُم ثان أَتَبَع لا إلاً ما يُوحتى إلي أن واليه يرجع قوله تعالى : وولاً بيكُم ثان أَتَبَع ألاً ما يُوحتى إلي أن والة يرا ما يعني ما يعلى في و وترا بيكُم ثابة ألما يما يقرار المُوت الرُسل و ما أدر ي ما يفع تعالى : وولاً بيكُم ثابة ألساً عن والتي ما يسموات والأرض وما بينية ما ي

وليقائل أن يقول : إن وضع السموات والارض على الهيئة التي نشاهدها لـَمَّا كان<sup>٧</sup>حكمة ، فـَلـِم َ يُغَـَبَره الحكيم ممّا هو^ اليه<sup>٩</sup> ؟ إلا أن**ّا** نُحجيبه أنّ الحكيم قد يغير وضُعَه الحكمي بعد حصول عرّضه منه ؟

غر أن تغييره لن يقع إلا الى وضع آخر حكمي مثله ، صالح للغرض الآخر. فإن الأوضاع الحكمية كلها أَنْباع للأغراض الحقيقية ، وليست الأغراض تبَعاً للأوضاع . ومثاله ان الموسيقار سوَّى عُوده على وضع حكمي كأصُلتح ما يكون ليغرضه من نقر الدستان ، ثم اذا تم غرضه مسن وضعه أحاله الى وضع [٧٠٧ ب] آخر حكمي مثله كأَصُلتح ما يكون لنقر الدستان الآخر.

وقد قال الحكما : إن الأفعال الإلهية متى بُدِينَ وقوعُها تحت القدرة ، فمن الواجب أن يُحْكَم بأنها لن تنساق إلا على أفضل الجهات . ومنى انتضح فيها الوجه الأفضل ، فقد ناب ذلك مناب البرهان الآيَدْفَن ؛ وأوجب العقل حينئذ أن يبنى الحكم عليه ولا يعدل عنه الى غيره ، وإن كان غيره مقدوراً عليه .

١ في الأصل : ان ان ، في آخر سطر وأول التالي .
 ٢ في الأصل : كاصل .

## الفصِّلُ العشرُون

الإعان في الحقيقة هو الاعتفاد الصادق اليقيني ، ومحمَلَّه من القُوى التمبيزينَّة هو الفوّة العاقلة . والكفر في الحقيقة هو الاعتفاد الكساذب الظنَّي ، ومحلّه من الفوى التمبيزية هو القوة المتخيِّلة . فأممًا التقوى فهو التدرّب في تأدية الأعمال لوجه الله تعالى مع الاعتفاد اليفيي ، ومحلّه من القوى العملية هو القوَّة المدّبَرة . وأميا الفسوق فهو التدرّب في تأدية الأعمال لا لوجه الله تعالى مع الاعتقاد الفيي ، ومحلّه من العملية ( هو القوَّة ) المشوّقة . فإذا كل مُنتَق على الإطلاق فهو لا محالة مؤمن ؛ وليس كل مؤمن فهو مُتتَق على الإطلاق فهو لا

وقد تصلح القوة المتخيّلة ( للعقيدة ) الصادقة حسب ملوحها للعقيدة الكاذبة ؛ وأمّـا القوة العافلة فلن تصلح إلا للعقيدة الصادقة . والانسان مندوب الى ان يعرض ما يتخيّله على قوّته العاقلة ، ليأمن به آفات الكذب ؛ إلا انه ربما كره ذلك تجافياً من ان يظهر خطاؤه فيَوُوَ نَتَب يعار النقيصة . ومتى فعل ذلك فقد عرض له الماكوي في

- ١ في الأصل : العلمية .
- ٢ في الأصل : شقى .
- ٣ في الأصل : حست .

الكذب ، فيستحقّ به اللوم والمذمّة والعقاب والمؤاخذة . وكما أنّ مَن كان من أهل البصر ثم لم يكن له البصر وُصف بالعَمَتَى ، وكل مَن كان من اهل الثروة ولم تكن له الثروة وُصف بالفقر ، ( .. ) وبمثله الحال في التقوى والفسق .

فاذاً المُحب للعلم والحكم بجب أن يستعمل في اقتنائها متقدم النظر قَبَلُ ادْعَاء البصر . فإن أَثْسَتَ العلماء علما مَن لم يثبته إلا بَعْد [ ١٠٨ أ] التهذيب ، وأحدْكَم القائلين قولاً من لم يُطلقه إذ بعد الروّية . وأحدو جُ الناس الى استعمال الأناة والى الأخذ بالحزم هو المحب للحكمة ؛ فإنها عاجلة المؤنة ٢ جلة المثوبة . ومنى تطابع الى ثمرها خمَت عليه مؤنة ٤ طلبها ، فلا يُوجد ُ ساخطاً للتعب في اقتنائها .

واذا عرف هذا ، فنقول إن الوعد والوعبد لن يتتجها على طبقات العبيد إلا مجموع متعان ثلاثة : أحدها المُلْث الحقيقي ، والثاني السياسة الفاضلة ، والثالث إزاحة العلمة فأمما الملك فلن يكون حقماً إلا ممجموع صفات أربع : إحداها ان يكون واحب الوجود ، فإنه متى كان ممكن الوجود لم يكن حقيقي الملك ، والثانية أن يكون وحداني الذات ، فإنه متى كان نظير مُشاكل له لم يكن حقيقي الملك ، والثالثة ان يكون نافذ القدرة ، فإنه متى كان مشوباً بالضعف لم يكن حقيقي الملك ؛ والرابعة أن يكون تام الحكمة ، فإنه متى كان فان ذا غبارة ، وإن م

١ في الأصل : بالعما .
 ٢ سقطت عبارة من النص ، وهي: كذا من كان من اهل الإيمان ثم لم يكن له الإيمان وصف بالكفر ، او مثل ذلك .
 ٣ في الأصل : اقتفائها .
 ٤ كذا في الأصل ، وهي «مؤنة » او «مؤونة » ، والكلمتان بمعنى واحد .
 ٥ في الأصل : ثلاث .

يكنى حقيقيَّ الملك . وأممَّا السياسة الفاضاة فلن تكون فاضلة إلا بمجموع شرائط أربع : إحداها الحفظ والرعاية ، والثانية الإنصاف والمعدلة ، والثالثة الاستعراض والمحاسبة ، والوابعة الجزاء والمؤاخذة . وأممَّا إزاحة العلمَّة فلن تكون مُزاحة إلا يمجموع معَان أربعة ' : أحدها الصحّة ، والثَّاني الكفاية ، والثالث المهلة ، والرابع الهداية .

وكل من وجد نفساً مُؤمنة<sup>٢</sup> بمجموع هذه المعاني الأثني عشر كان جديراً ان ينطلق عليه الوعد والوعيد بحسب المعاني الأربعة أوَّلُها نحقيق الاعتقادات ، والتاني إخلاص العبادات ، والثالث تصحيح المعامكات ، والوابع الانزجار عن القاذورات . ثم كـان جديراً ان يؤاخذ نفسه بالمواظبة على المعاني الثلاثة ، وهي الشكر للنعم ، والصبر على المحن ، والاستسلام للقضاء والقدر . وكـل من سعد بانتظام هذه المعاني التسعة عشر ، فقد سلم آر ١٠٨ ب] مـن الحال المحكورة بقوله تعالى : ( لمواحمة ليلبشتر عمليه آر ١٠٩ بي محسن الحال المحكورة بقوله تعالى :

واذ ذكرنا شرائط الوعد والوعيد ومَبَد أَهُمَ ، فمن الواجب أن تذكر شرائطها بحسب تمامهما ، فنقول : إنّ الخلائق الذين أيّدهم الله بشرف الحياة قد افتنتّوا بجبلتهم الى الأصناف الثلاثة ، وهي الحيوانات الارضيّة ، التي ليست تُؤدّي خصائص أفعالها إلا بحسب المعرفة الطبيعية ؛ والأحياء الروحانيّون ، الذين ليسوا يؤدّون خصائص أفعالهم إلا بحسب المعرفة العقليّة ؛ والجوهر الإنسيّ ، الذي يؤدّي أفعالهم بحسب الطبع

١ في الأصل : اربع . ٢ في الأصل : موفية . ٣ كذا في الأصل ، وأشك فيه . ٤ سورة المدثر ٢٩ – ٣٠ . وفي الأصل : لواحة للبشر ؛ الآية . والعقل معاً فأمّا الحيوانات الأرضية فقد انحطت درجانهم عن استحقاق الوعد والوعيد . فأمّا الجوهر الإنسيّ فلسبب انّ طبعة ربتها غلب عقله فيشاكل به الحيوانات الأرضية ويتباعد به عن الأحياء الروحانيّين ، صار مستحقّاً للخطاب بأبلغ الوعد والوعيد .

ثم لا نشك أن قوته العاقلة لو لم تكن متحدة مقوته الطبيعية ، لَمَا عرف لذة الصحة بعد المرض ، والشبع بعد الجوع ، والرّي بعد العطش ، والافراغ بعد الشبق ؛ ولَمَا تحقق صُورَ الملذّات الطبيعية ، كالطعوم والأراييح والملموسات والمقتنيات . ولو كمان كذلك لَمَا اهتم لعمارة العالم السفلي أصلاً .

ثم لو لم تكن قو ته الطبيعية متحدة بقو ته العاقلة ، لمَمَا عرف عز الظفر وإصابة الفلّج ، ولذة الحكم ونيل الرفعة ، ووعظ الواعظين وثناء المادحين ؛ ولَمَا تحقق شيئاً من الصُور العقلية ، كالغلبة والقوة ، والسياسة والصنعة ، والتدبير والتبصير . ولو كسان كذلك لَمَا اهتم للترقي إلى العالم العلوي .

وليهذا ما ليست تُوصَف الحيوانات بالتحقق لشيء من هذا الصنف الاوّل<sup>؟</sup> . بل لهذا ما يُوجَد الوعد الإلهيّ في الكتب المنزلة ؛ إما للإنسان ، فتّجهاً على الأعم الأغلب الى الملذّات الطبيعية ، كالافتضاض [ ١٠٩ أ] للوصائف والاتكاء عسلى الأرائك والتقلّب عسلى الفرش والإصابة من

١ في الأصل : قوة .
 ٢ في الأصل : الحكمة .
 ٣ كذا في الأصل ، وأشك فيه .
 • كذا في الأصل .

١٦١ الأمد على الأبد - ١١

الفواكه ؛ وإما للملائكة ، فمتجهاً عـلى الأعم الأغلب الى الملذات العقلية ، نتحوُ الثناء بأنهم ( عبباد مُكثر مُون )<sup>(1)</sup> و « ملائكة مقر آبون » ، وانهم ( لا يتعثصُون الله ما أمر هُم ويَفعُدَوُن ما يُؤ مرون ) ، وانهم ( يُستبتحوُن اللَّيثل و النَّهار لا يَفترُون ) .

وبهذا يُعلم ان العقل الصريح مُنَبَّة للنفس الناطقة على خسائس الحياة الدنيويَّة ، ومشوَّق لها الى الحياة الأَبدَّية ؛ وان التنزيل الإلهي – أعني المتضمن للوعد – مصور له له الكهال المُطْلَق ، وفاتح الطريق الى إصابته . فإن الدين الحقيقي سائق لها بالتدريج اليه حسَبَ سياقة الطبيعة للهيكل القالبي الى التكامل بالنفس النطقيَّة ، وإن ذات النفس في جوهريته لن يفوز بكهاله المُطْلَق إلا بنيل ما دعاه الوعد اليه وصور و

واذ عُرف الحال في الوعد على هذه القسمة ، فقد اتتضح الحال في الوعيد على ضدّها . وعُلم أنّ الأفضل في الحكمة ، والأتم في السياسة ، والأبلغ في المثوبة ، والأحكم في القدرة ، أن تكون الأرواح في القيامة مردودة الى أجسادها عند النشأة ، بعد أن تكون الأجساد صافية لطيفة ، وقد اقتُصر بها على أحد الصنفيَيْن من لذاتها وحُرمت الصنف الآخر منها – وذلك مما يعود الى البخس بكمالها والتضجيع في مغزاها . فقد ظهر أنّ الأرواح الزكية في تلك النشأة تكون غالبة بصفائها على كدورة

- ۱ سورة الأنبياء ۲۲ . ۲ انظر سورة النساء ۱۷۲ .
  - ٣ سورة التحريم ٦ .
  - ع سورة الأنبياء ٢٠ .
  - ه في الأصل : تفوز .

الاجساد ؛ وفي هذه الجبلة لم تُوجَد إلا مغلوبة بكدرها ــ وخصوص اذا فقدت رونق الحكمة وتدنّست بالشهوات البدنيّة .

وهذا هو ما اعتمده الجمهور الأعظم من أهل الإسلام من صورة المَعاد . فأما ما جنح اليه طبقات الفلاسفة وغيرهم من الأُمم الأُخرَ ، وما تمسّكت به المعتزلة والباطنية ، فإن كلّ واحد منها على اختلاف اساليبها متى قوبل [ ١٠٩ ب ] بالذي هو عقيدة أصحاب الرأي وأصحاب الحديث والشيعة والخوارج ، وحكم فيه العقل ، فإن صربحه يشهد بأنهم وإن نسبوا الى التقليد فيه فقد صاروا فيه كالمدفوعين الى الحق بالراح . و « الله لا يضيع أجر المحسني »<sup>٢</sup> .

واذ تقرّر هذا ، فمن الواجب أن نختم القول بذكر طوائف الإسلام ، وانطلاق الوعد والوعيد عليهم ، وشمول التعديل والتجوير لهم ، فنقول : من الأخبار المشهورة عن النبي (ع) « إن أمتي ستفترق على ثلاث<sup>٣</sup> وسبعين فرقة ، وإن الناجية منهم واحدة » . وإن كـان هذا خبراً تلقيَّتُه الأُمَّةُ بالقبول ، فنحن اذاً جدراء أن نقف على صُورَهم ، وذُوَمن بأن عددهم لا بجوز أن يكون أَزْيلَد منها أو أَنْقلَص عنها ؛ ثم نطالب أنفسنا بعد ذلك بأَنَّا الى أية هذه الفرق نعتزي ، وبأيتها نتشبته ؛ فان من لم يعرف حال نفسه لم يتحقق حكم التعديل والتجوير عليه .

فنقول : لسنا نشكّ ان طبقات الناس بحسب سييّرهم التي اختاروها يفتنتّون بأجمعهم الى أصناف ثلاثة وهــــم : الملوك والسُوقة والحلعاء .

١ كذا في الأصل . ولعل الصواب : اعتقده .
 ٢ انظر سورة التوبة ١٢٠٠ ، وسورة هود ١١٥ ، وسورة يوسف ٩٠ .
 ٣ في الأصل : ثلاثة .

مم كل واحد مسن هذه الأصناف الثلاثة يفتنون بحسب أغراضهم الى طوائف أربع : إحداها الطالبة للدّة ، والثانية الطالبة للثروة ، والثالثة الطالبة للرياسة ، والرابعة الطالبة للمحمدة . ثم كل واحد من هذه الطوائف الاثني عشرة<sup>1</sup> يفتنون بحسب مذاهبهم الى مآخذ ثلاثة : أحدها الطوائف الاثني عشرة<sup>1</sup> يفتنون بحسب مذاهبهم الى مآخذ ثلاثة : أحدها المكر والحديعة ، والثاني القهر والغلبة ، والثالث الرسم والسنة . ثم كل واحد من هؤلاء الستة والثلاثين إما ان يكون متُجاهراً بمذهبه وإما ان يكون مداجياً . فيكون مبلغ الفرق المؤثرة الدنيا على الآخرة الى هذا العدد ، هو الاثنان والسبعون . وأما الناجية فهي التي جردت قصدها لطلب الفضيلة ، وهي في الحقيقة قليلة العدد جداً .

وبهذا يُعلم أن كل مُتَتَّق ً هو مؤمن ، وليس كل مؤمن بمتق ، [ ١١٠ أ ] وأن كل كافر فاسق ، وليس كل فاسق بكافر . وسببه ان التقوى أخص من الإعمان ، والفسق أعم من الكفر . والعبد مندوب الى التدرّج من أعم النقص الى أخص الكمال . وليهذا ما وُجد التنزيل مفصحاً بذم أكثر النساس ومدح الاقلين منهم . والله بأحوال عباده خبير بصير .

وهذا آخير ما صنّفه الشيخ ابو الحسن محمد بـــن يوسف العامري رفع الله درجتَه في • الامد على الأبد » .

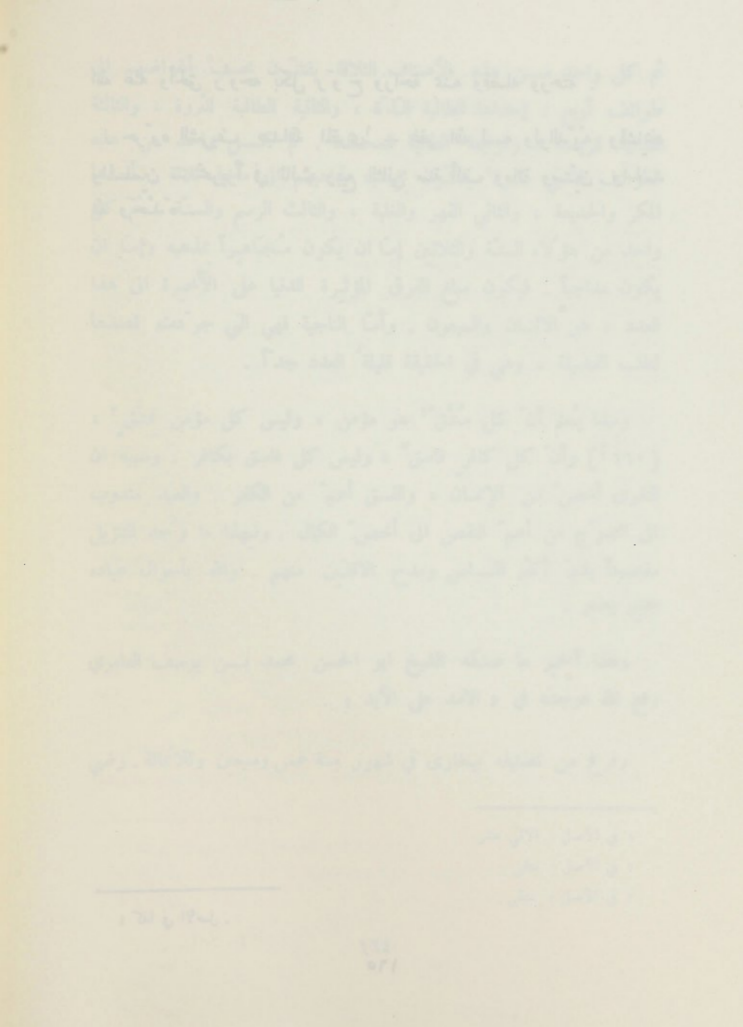
وفرغ من تصنيفه ببخارى في شهور سنة خمس وسبعين وثلاثمائة . رضي

- ا في الأصل : الاثني عشر .
  - ۲ في الأصل : متقى .
  - ٣ في الأصل : بمتقى .

الله عنه وألحق رُوحه بكل رَوْح وراحة بمنَّه وفضله ورحمته .

حرّره الشريف عبدالله المقرى ــ غفر الله لـــه ولوالدَيْه ولمشايخه والمسلمين ــ تحريراً في ثالث ربيع الثاني سنة ألف وماثة وستّين. والحمد لله وحَدْدَه .

ا كذا في الأصل .



- 70. References in Minovi, «Az Khaza'in-i Turkiye», who gives a much longer list of fragments in late works. For the quotation in Şâ'id see S. M. Stern, «Ibn Masarra, Follower of Pseudo-Empedocles — An Illusion», in Acta de IV Congresso do Estudos Arabes e Islamicos (Lisbon, 1968), 325-337.
- 72. «Az Khaza'in-i Turkiye», 28.
- 73. On this see F. Rosenthal, «On the Knowledge of Plato's Philosophy in the Islamic World», 416ff
- 74. Abū Ṣahl Saʿid (in some sources Bakr) b. Abd al-Azīz al-Nili (357-420/968-1029) was a Nishāpuri noted for his skill in medicine and poetry, as well as Shāfiʿi *fiqh.* See al-Thaʿalibī, Yatīmat al-dahr, IV, 430f.; Yaqūt, Irshād al-arīb, IV, 240; Abū al-Ḥasan al-Bayhaqī, Tatimmat Ṣiwān al-ḥikma, 101; Abd al-Ghāfir al-Farīsī, Kitab al-siyāq li-ta'rīkh Naysabūr (facsimile in R. Frye, ed., The Histories of Nisḥapur, Cambridge, Mass., 1965), second MS, fol. 67b, al-Nīli and al-ʿĀmirī were presumably acquaintances, and al-Nīlī's presence in this text supports the attribution of the rest of it to al-ʿĀmirī in fact.
- 75. See n. 2.
- 76. M. Plessner has described these three Istanbul manuscripts, Islamica 4 (1931), 534-538.
- 77. Cf., e.g., the article on Abū Sulaymān himself (pp. 311ff.), and the article on Miskawayh (pp. 346ff.), as well as the redactor's intrusion at p. 187.

- 59. The «group of the physicists» refers to medical theory, and probably especially to Galen's tractate «That the Faculties of the Soul Follow the Mixture of the Body» (see H. H. Biesterfeldt's edition of the Arabic translation, Wiesbaden, 1973).
- 60. Note the structure of this section: the phrase «hādha zubdat mā ya'taqiduh al-jumhur min ahl al-Islām...» (p. 99) is resumed with «hādha huwa mā ya'tamiduh (? ya'taqiduh) al-jumhūr al-a'zam...» (p. 107).
- 61. al-Imtā; II, 84ff.
- 62. Akhlāq al-wazīrayn, 115f. amd note. al-Tawhīdī's remark would suggest that al-Amirī was not in al-Rayy after the Sāhib's accession to power in 366/976.
- 63. al-Imtā, 1, 222.
- 64. al-Imtá; I. 35f., 222f., 56f.; for al-Amiri's absence cf. n. 62 above.
- 65. al-Kutubi, Fawāt al-wafayāt (ed. M. 'Abd al-Hamid, Cairo, 1955), II, 95ff.; Yáqūt, Irshād al-arib, V, 168ff. (where «al-'Amiri» is corrupted to «al-Wā'ili»).
- 66. Encyclopaedia of Islam, second edition, s.v. Ibn Hindu.
- 67. Ibn abī Uşaybia, Uyūn al-anbā' fi ţabaqāt al-aţibbā' (ed. N. Ridā, Beirut, 1965), 458, lists among Ibn Şinā's books «Answers to fourteen questions posed to him by Abū al-Hasan al-Amirī». F. Rosenthal pointed out the impossibility of this, «State and Religion according to Abu al-Hasan al-Amirī», Islamic Quarterly 3 (1956), 42ff.
- 68. al-Najāt (Cairo, 1357/1938), 271.
- 69. Cf. R. Walzer, Greek into Arabic, 23-26, 203ff.

## Muqābasāt, 59.

- 45. al-Shahrastani, Kitab al-milal wal-nihal, ed. Cureton, 348.
- 46. Yāqūt, Irshād al-arīb, 146f.
- 47. Ibid., 148.
- 48. al-Başā'ir wal-dhakhā'ir, II, ii, 379; al-Sandūbi, introduction to his edition of al-Muqābasāt, p. 59; cf. al-Imtā; II, 38f.
- 49. P. 4 and n. 3 above.
- 50. al-Imtá; II, 15.
- 51. See his excellent introduction for a full analysis of the text.
- 52. al-Ílám bi-manāqib al-Islám, 77f., 103ff.
- 53. Ibid., 87.
- 54. Ibid., 87-97.
- 55. Ibid., 136f.
- 56. Cf. his Kammiyat kutub Arisţūţālis, ed. Guidi and Walzer in Atti della Reale Accademia Nazionale dei Lincei, ser. 6, v. 6 (1940), 372ff.
- 57. Specifically, it depends heavily on the *Phaedo*. The question of al-Amiri's sources in this work will be fully considered in my English study of the text.
- 58. This proof is truncated and may perplex the reader. The discussion of the relation of even and odd to number, and of fire to heat, is intended to explicate that of soul to life. As you cannot have a cold fire, you cannot have a dead soul. Cf. Miskawayh, *al-Fawz al-Aşghar*, as quoted by F. Rosenthal, «On the Knowledge of Plato's Philosophy in the Islamic World», *Islamic Culture* 14 (1940), 99f. The argument is Proclean.

- 35. al-Kalābādhī (d. ca. 380/990), Kitāb al-taʿarrut li-madhhab al-taṣawwut (ed. M. A. al-Nawāwī, Cairo, 1969), 106, 171. These references were discovered by Minovi. («Az Khazaini-i Turkîye»), who also suggests several other titles which might conceivably be attributable to al-Amiri.
- 36. Cf. al-Ílām bi-manaqib al-Islam, 145, 150; al-Amad 'alā alabad, 96.
- 37. al-Fihrist, 138. Abū al-Hasan al-Bayhaqi (d. 565/1170) in his Tatimmat Şiwān al-hikma (ed. M. Shāfish, Lahore, 1351/ 1932, p. 26) attributes to al-Balkhi the title al-Ibana an uşūl al-diyāna (certainly al-Amiri's), as well as a Kitāb alabad.
- 38. al-Fihrist, 259, 318; cf. F. Rossenthal, Ahmad b. al-Tayyib al-Sarakhsi (New Haven, 1943). al-Tawhidi comments that the Sabians were the people most interested in studying the various religions (al-Imta, 1, 91).
- 39. al-Masúdí, *Murūj al-dhahab* (ed. Barbier de Maynard, Paris, 1861-77), IV, 91.
- 40. The only pupil of al-Balkhi besides al-Amiri about whom anything is known is Ibn Farighūn, author of the Jawāmi al-ulūm. This work is dedicated to Abu Ali al-Muhtāj, amir of Chaghaniyan from 329/940 to 344/955. Nothing more is known about the author. See V. Minorsky, «Ibn Farighūn and the Hudūd al-Alam», A Locust's Leg: Studies in honour of S. H. Tagizadeh (London, 1962), 189-96.
- 41. See R. Walzer, Greek into Arabic (Oxford, 1962), 12-15, 175-205.
- 42. Encyclopaedia of Islam, second edition, s.v. al-Balkhi; Yagūt, Irshād al-arīb, I, 141-52.
- 43. al-Fihrist, 138.
- 44. al-Thaʿalibī, Yatīmat al-dahr, IV, 85; Yaquīt, Irshād al-arīb, 148; al-Tawhidī, al-Baṣā'ir wal-dhakhā'ir, II, ii, 379; cf. al-

- 24. This work is excerpted by Miskawayh in his Javidan Kherad, 348-373; by al-Tawhīdī in al-Muqābasāt, 301-306; and in the Siwān al-hikma, 309f.
- 25. M. Türker, «Al-Amiri et les fragments des commentaires des Categories d'Aristote,» Arastirma 3 (1965), 77-86, 103-122.
- 26. al-Tawhidi, al-Başā'ir wal-dhakhā'ir, I, 515. This work should perhaps be compared with the Safw al-sharh li-Isāghūji wa-Qatighūriyās by al-'Amiri's pupil, Abu al-Qāsim al-Kātib (cf. below, p. 18).
- The manuscript was first described by Helmut Ritter, "Philologika IX: Die vier Suhrawardi", Der Islam 25 (1938), 35-86, and again by Minovi, "Az Khaza'in-i Turkiye", 31.
- 28. Chester Beatty MS No. 3702. Kurd Alī in RAAD IX (1929), 563-73.
- 29. Ed. Minovi, 272.
- 30. A. J. Arberry, «An Arabic Treatise on Politics», Islamic Quarterly 2 (1955), 9-22.
- 31. Minovi, «Az Khaza'in-i Turkiye», 60-83. al-Kindī is quoted six times and al-Balkhī twice. The only other Arabic philosophers mentioned are al-Rāzī and Qustā b. Lūqā (each once).
- 32. Miskawayh, Javidan Kherad, p. 369, 1. 10 = al-Sa'āda wal-is'ād, p. 10, 1. 11f. (Aristotle's definition of happiness: Nicomachean Ethics, I. xiii, 1102a 5-6.)
- 33. F. Rosenthal, The Classical Heritage in Islam (Berkeley, 1973), 84.
- 34. The question has not in fact been left open to date; al-'Amiri's authorship of al-Saada wal-is-ad has been assumed without comment by most scholars who mention it.

- 18. al-Imtā; III, 91ff.
- His master Abū Zayd al-Balkhī had been patronized by the Samanid wazir Abū Abdullah al-Jayhānī (fl. 300/902) (W. Barthold, Turkestan down to the Mongol Invasion London, 1928), 12.
- 19. al-Taqrīr li-awjuh al-taqdīr, 27; Barthold, Turkestan, 252.
- C. E. Bosworth, «A Pioneer Arabic Encyclopaedia of the Sciences: al-Khwārizmī's Keys of the Sciences», *Isis* 54 1963), 97.
- 21. al-l 'lām, 74, 208. For Abū Naşr al-'Utbī, see al-'Utbī, al-Tārīkh al-Yamīnī, with commentary, al-Fatḥ al-wahbī, by al-shaykh al-Manīnī (Cairo, 1286/1869), 124; al-Tháalibī, Yatīmat al-dahr fī maḥāsin ahl al-'aşr (ed. M. 'Abd al-Ḥamīd, Cairo, 1956), IV, 397ff. For Abū Nasr al-Mīkālī, see al-Tārīkh al-Yamīnī, II, 34f.; Yatīmat al-dahr, IV, 354; and Saīd Nafīsī's notes on the Mīkālī family in his edition of Abū al-Fadl al-Bayhagi, Tarikh-il Bayhagi (Tehran, 1319-32/

1940-53), III, 969-1009. Ghurāb's proposed identification with the Samanid wazir Abū Naṣr ibn abi Zayd (al-ĺiam, p. 74n.) seems less likely, since lbn abī Zayd became wazir the first time only in 378/988 (Gardizi, Zayn alakhbär, Tehran, 1315/1937, p. 40), three years after the composition of al-Amad alā al-abad, which mentions allíām; and «al-ra'īs» is not the title one would expect for a wazir.

- 22. Yāqūt, Mújam al-buldān (ed. Wüstenfeld, Leipzig, 1866-70), 11, 447.
- 23. P. 2f. below. This list and my own following comments may be compared with Minovi's discussions of al-Amiri's works in «Az Khazaini-i Turkiye» and his introduction to al-Sa'ada wal-is'ad.

- 6. Chapter 3, p. 21 below.
- 7. It should be noted, however, that al-Amiri is missing from most of the standard biographical works, including those of al-Qifti, Ibn abi Uşaybia, Yaqut, and Ibn Khallikan, as well as from al-Fihrist of al-Nadim.
- 8. al-Imtâ; I, 35f..
- 9. Akhlāq al-wazīrayn, 410ff.
- Tajārib al-umam, II, 277. Miskawayh nevertheless included excerpts from several of al-Amiri's works in his Javidan Kherad (al-Hikma al-khālida, ed. A. Badawi, Cairo 1952, 347-375). Arkoun considers this a reply to al-Tawhidi's charge that Miskawayh had not appreciated al-Amiri in al-Rayy (Contribution, p. 44).
- On Abū Jáfar al-Khāzin, see al-Nadím, Kitāb al-Fihrist (ed. G. Flügel, Leipzig, 1871-2), 138, 251; and al-Tawhidi, Akhláq al-wazīrayn, 113n., 346.
- 12. al-Tawhīdī, al-Başā'ir wal-dhakhā'ir (ed. Ibrāhīm al-Kīlānī, Damascus, 1964), III, ii, 545f.
- 13. *Ibid.*
- 14. Ibid.; Akh lāq al-wazīrayn, 410ff.; al-Tawhīdī, al-Muqābasāt, ed. Hasan al-Sandúbī, Cairo 1347/1929), 307.
- 15. al-Imtā; II, 84.
- 16. Akhlāq al-wazīrayn, 410ff.. The debate with Matta is in al-Imtā; I, 107ff.
- 17. Şiwān al-hikma, 310. For the general stereotype of Khurāsānis, cf. Ibn Qutayba, <sup>(Uyūn al-akhbār</sup> (Cairo, 1925), I 204f.; al-Tawḥīdī, Risālat al-Ṣadāqa wal-ṣadīq (ed. l. al-Kīlānī, Damascus, 1964), 67; al-Maqdisī, Aḥsan al-taqāsīm fī márifat al-aqālīm (ed. de Goeje, Leiden, 1906), 33, 315f. Judgments about Baghdad, for and against, are very popular in adab in this period.

## Notes

- 1. See especially M. Arkoun, Contribution à l'étude de l'humanisme arabe au IVe/Xe siècle: Miskawayh, philosophe et historien, Paris, 1970.
- Abū Sulaymân al-Manțiqi al-Sijistâni, Siwân al-hikma wathalăth rasăil, ed. A. Badawi, Tehran, 1974.
- 3. Ed. Ahmad 'Abad al-Hamîd Ghurâb, Cairo, 1967.
- 4. Şiwân al-hikma, 307ff.; Miskawayh, Tajârib al-umam (The Eclipse of the Abbasid Caliphate, ed. H. F. Amedroz, Oxford, 1920-1), II, 277; Abu Hayyân al-Tawhîdî, Akhlâq al-wazîrayn (ed. Muhammad al-Ţanjî, Damascus, 1965), 344ff.; al-Tawhidi, Kitâb al-Imtâ<sup>c</sup> wal-muânasa (ed. Ahmad Amīn and Ahmad al-Zayn, Beirut, 1953), III, 91ff. al-Amirī's life has been summarized several times; perhaps the fullest account (differing from my own in some particulars) is that by Moj-taba Minovi, «Az Khazain-i Turkiye», Majalle-yi Daneshkade-yi Adabiyat IV, 3an, (1957), summarized in the introduction to his facsimile edition of the Kitāb al-Saʿada wal-isʿad (Wiesbaden, 1957-8) (on which see further below).
- This account is not preserved in the extant epitomes of al-Hakim's work, but is quoted from him by Yaqut, Irshad al-arîb ila marifat al-adib (ed. Margoliouth, London, 1907-26), I, 411f., and Ibn al-Jawzi, al-Muntazam fi ta'rikh almuluk wal-umam (Hyderabad, 1358/1939), VII, 165.

Sa'id al-Andalusi, Tabagat al-umam, Cairo, n.d. [1950].

al-Tabari, Tárikh al-rusul wal-mūluk, Leiden, 1879-1901.

al-Amiri, Kitāb al-Ibṣār wal-mubṣar, Cairo MS Dar al-Kutub, Taymuriya, hikma 98.

-----, Inqadh al-bashar min al-jabr wal-qadar, MS Princeton 2163 (393b), fols. 1-25.

-----, al-Taqrīr li-awjuh al-taqdīr, MS Princeton 2163 (393b), fols. 26-76.

al-Mas'udi, Kitab al-Tanbih wal-ishraf, ed. de Goeje, Leiden, 1894.

Miskawayh, al-Hikma al-Khálida (Kitab Javidan Kherad), ed. A. Badawī, Cairo, 1952.

Abu Mashar, De magnis coniunctionibus, Venice, 1515.

I would like to express my gratitude to Père Georges Anawati, for helpful advice in preparing this text; to Professor Franz Rosenthal, for providing me with microfilms and for invaluable assistance of every kind; and to Professor Mehdi Mohaghegh, who proposed to me publication of this text and has truly displayed şabr Ayyūb.

<sup>------,</sup> Kitāb al-I¶ām bi-manāqib al-Islām, ed. A. Ghurāb, 1387/1967.

an omission (al-Amad, fol. 83a). Such an omission in the original Şiwān al-ḥikma seems unlikely, since Abū Sulaymān died within twenty years of the composition of al-Amad alā al-abad. But there is abundant evidence of interpolation in the Muntakhab, some of it from a contemporary or near-contemporary, and some (possibly much of the introduction) from the compiler; (77) so it is impossible to determine the textual relationship between the quotes from the Amad there and our text of the Amad.

There are also some more distant parallels to al-Amad 'alā al- abad in three other works. Miskaway's collection of paragraphs by al<sup>s</sup>Amirī in his Javidan Kherad includes a number of quotations from the work; although they are heavily paraphrased, they are occasionally textually useful. Al-Bīrūnī d. after 442/1050) in his Kitāb al-Aīthār al-bāqiya shares a source with chapter 2 of the Amad and also occasionally supplies better readings or confirms emendations. Finally, a few passages from al-Amad 'alā al-abad also occur in al-Aīmirī's earlier al-I lam bi-manāqib al-Islām. At isolated points in the text other works have also been helpful.

The following list comprises all works referred to in the footnotes :

al-Bīrūnī, Kitāb al-Āthār al-bāqiya an al-qurūn al-khāliya, ed. C. E. Sachau, Leipzig, 1878.

al-Thalabī, Qişaş al-anbiyā' al-musammā bil-ʿArā'is, Beirut, n.d., Hamza al-Isfahāni, Tārikh sinī mulūk al-ard wal-anbiyā' Beirut, 1961.

Abu Sulayman al-Sijistanī, Muntakhab Siwan al-hikma :

- a) MS Murad Mulla 1408, fols. 1-88 (~).
- b) Şiwān al-ḥikma wa-thalāth rasá'il, ed. A. Badawī, Tehran, 1974 (,)

The quotations from al-Amad 'alā al-abad all occur only in the Muntakhab. For purposes of collation I have supplemented Badawi's edition ( $\checkmark$  in the footnotes) with a microfilm of Murad Mulla 1408, fols. 1—88, which is dated 639/1241 and may be an autograph ( $\checkmark$  in both Badawi's and my footnotes; Badawi's other signal, quoted occasionally below, are  $\grave{z}$  = Besir Aga 494, fols. 1—95, and  $\Huge{z}$  = Koprülü 902, fols. 1-123a). 76

The introduction to the Muntakhab deals with the beginnings of philosophy. Among other citations, al-Amad ala al-abad is quoted for the lives and opinions of the five great Greek philosophers. The sections given are the first half of chapter 3, through the paragraph on Galen, and chapter 4 entire. From capter 3, the reference to the Batiniya and their relationship to Empedocles is omitted (p. 17), as is the section on Empedocles' views on the Afterlife in chapter 4 (p. 246); both omissions are clearly intentional. The section of the Siwan al-hikma dealing specifically with al-Amirī further quotes the entire introduction of al-Amad 'ala al-abd, with the exception of the first and last paragraphs. Here are the corresponding page numbers for the three sections :

| Amad            | Badawi | Murad Mulla |
|-----------------|--------|-------------|
| Intro., 75b-76a | 308f.  | 67b-68a     |
| ch. 3, 80a-81b  | 82-85  | 1b-2b       |
| ch. 4, 82b-84b  | 87-92  | 3a-4b       |

I have adopted readings from the Muntakhab when they seem preferable. All references to - in the footnotes imply also - except when a different reading for - is given. It should be noted that the texts of the Muntakhab and the Amad share The text of al-Amad 'ala al-abad is followed in the Servill manuscript by a two-page addendum (fols. 110b-111a). al-Amiri's name is not mentioned. The passage begins abruply, «Faşl, Maqul lahu.» Two faşls by «him» are reported on the authority of a shaykh Abu al-Hasan 'Alı b. Muhammad. One is a conventional application of the Aristotelian ethical mean to the Platonic virtues.(73)The other assigns the various rational faculties of the soul to the influence of the various celestial spheres. These faşls are then followed by two poems, one by «him», the other by al-faqīh Abu Sahl Sa'id b.. 'Abd al-Azīz al-Nilı (text: al-N.b.li), giving concrete examples of the ten Aristotelian categories. I have not included this material in my edition.

Chapter 3 of al-Amad <sup>c</sup>alā al-abad was edited by the late S. M. Stern, without apparatus, in an article dealing with Ṣā'id al-Andalusi's derived version of the material. I have not given Stern's readings, which differ from mine only in minutiae. I have, however, consulted the text of Ṣā'id, who also quotes extensively from chapter 4; although he paraphrases, Sā'id does occasionally provide a better reading.

The long quotations from these two chapters in Abú Sulaymān al-Sijistāni's *Ṣiwān al-ḥikma*, on the other hand, are literal, and thus constitute and independent next tradition. The *Ṣiwān al-ḥikma* is not extent in its original form, however, but only in two epitomes. The longer of these, the *Muntakhab Ṣiwān alḥikma*, is anonymous and undated, but must have been composed sometime between 565/1169 and 639/1241. It is extant in three Istanbul manuscripts and one in the British Museum. The shorter *Mukhtaṣar Ṣiwān al-ḥikma*, by 'Umar b. Sahlān al-Ṣāwī (ca. 540/1145), exists in a single Istanbul manuscript. Abd al-Raḥmān Badawī has recently published an edition of the *Muntakhab* on the basis of the three Istanbul manuscripts, with an apparatus giving some, but by no means all, variants.(75) Marginal corrections which I accept are included in the text, but footnoted; those which I reject appear only in the footnotes. The other marginalia are not reproduced. Textual corrections of my own which I consider certain or highly probably are given in the text, with the manuscript readings in the notes; a few less certain corrections are proposed only in the notes. Additions to the text, supplied from parallel citations in other works, or from the demands of context, are given in oblique brackets (). Illegible words and blanks in the text are indicated by square brackets []. I have not always followed the copyist's paragraphing, nor his understanding of pronoun antecedents; these deviations are not footnoted.

The one serious irregularity in the manuscript is in the treatment of grammatical gender. Approximately half the numbers in the text appear in the wrong gender; these have been corrected and footnoted. *Maşdars* are almost invariably treated as masculine, regardless of their form; the few exceptions have been regularized to this pattern and noted. Dhât is also usually treated as masculine, but I have left stand the two cases where it is construed as feminine. There are many isolated cases of incorrect gender; they have been corrected and noted.

Hamza are often omitted in the manuscript (e.g., وفاء for وفاء), or employed according to Persian conventions (e.g., رمبتداء for مبتداء); these are regularized without comment. The copyist often treats final-hamza verbs as final weaks, thus التحزيء for التجزي for متكافات for متكافيات ;these are also regularized, but the manuscript readings appear in the footnotes. Both التورية and التورية appear in the manuscript, but I have used only the latter. I have retained the variants but I have used only the latter. I have retained the variants ignificant.  $m\bar{a}$ ; but an  $\langle \bar{a}lim$  trying to come to terms with philosophy; nevertheless, the terms he came to have definite connections with the Kindī tradition, and he may well have known the latter in part through the works of al-Amiri. This should be an interesting field for future research.

#### The Edition

The following edition is based on the only known copy of al-Amad sala al-abad, first pointed out by Minovi, in the Istanbul manuscript Servili 179, fols, 75b-110a (72)-I have worked from a microfilm of this section of the manuscript, kindly furnished to me by Professor Franz Rosenthal. The colophon to the text gives us the name of the copyist, al-sharit Abdullah al-Mugri and the date of the copy, 3 Rabi 11, 1160 (= 14 April 1747 N.S.) ). There are twenty-three lines to a page. The script is a clear naskhi, with vowels supplied for relatively rare words and at places of potential ambiguity. The copyist has also paragraphed the text by supplying a line over the first word of each section, as well as frequently indicating the antecedents of pronouns by placing a number over each antecedent and similarly numbering the subsequent pronouns. The copying was done in four roughly equal sections, at the end of which the word 'urida appears inserted in the text (fols. 5a, 94a, 103b). Corrections, usually additions, are given in the margin, marked by an incomplete sad من , or occasionally by «nuskha» or «nuskha sahīha», the latter possibly in a different hand. Further marginalia appear in a more fluid talig script; these are mostly definitions of rare words and elucidations of complex syntactical constructions, but also include a few textual coniectures, marked by za' i, and an occasional interpretative comment. One of the latter is marked «li-muharririhi», and I suspect that despite the (not always distinct) difference in scripts, all the marginalia come from the copyist of the text.

Abū al-Ḥasan al-ʿAmirī thought, who was one of the worst of the Islamic philosophasters at muddling philosophy, since he did not understand the intention (gharad) of the Ancients.» (68) I have found nothing in al-ʿAmirī's preserved works corresponding to this reported opinion (which I do not fully understand). Ibn Sīnā's hostility here is not untypical of his attitude towards his predecessors (except al-Fārābī), and does not necessarily mean that he gained nothing from al-ʿAmirī's works, with which he was clearly familiar. Several scholars have pointed to elements in Ibn Sīnā's thought which appear to be closer to al-Kindī than to al-Fārābī, 69 and further study of al-ʿAmirī's works should at the least be useful in elucidating Ibn Sīnā's immediate philosophical background in Khurāsān.

After Ibn Sīnā, explicit mention of al<sup>s</sup>Aīmirī is rare. Although six of his works have survived to the present, all known quotations in later authors come from only one of them, al-Amad 'ala al-abad. Chapters 3 and 4, on the history of Greek philosophy, were quoted extensively in the <u>Siwān al-hikma</u>, as well as paraphrased (without acknowledgement) by Sā'id al-Andalusi (d. 462/1070) in his <u>Tabaqāt al-umam</u>, and from them were absorbed into later compilations by al-Shahrastānī (d. 548/ 1153), al-Shahazūrī (fl. 7th/13th. c.), and others, Abū al-Māālī, in his Persian <u>Bayān al-adyān</u> (written 485/1092), may have been drawing rather from al-Amad <sup>c</sup>alā al-abad directly; this is possibly also the case with Ibn Taymiya (d. 728/1328) and Molla Sadrā (d. 1050/1640).(70)

As far as I know, al-Ghazālī (d. 505/1111) never mentions al-'Amirī by name; nor have I encountered any textual parallels to al-'Amirī in his works. But there are a surprising number of instances where he formulates his ideas in ways strongly reminiscent of passages in al-'Amirī's preserved works. (71) al-Ghazalī was not a philosopher justifying his profession to the *ula*-

stay there, and thus the two men wer ecolleagues. (62) Another name mentioned is an Abu Hatim al-Razi (certainly not the Ismaxili davi), through whom al-Tawhidi was acquainted with al-Amiri's Inqadh al-bashar min al-jabr wal-qadar. (63)

The only person al-Tawhīdī specifically calls a *tilmīdh* of al-\*Amirī's is Abū al-Qāsim al-Kātib, whom he also refers to as al-\*Amirī's *ghulām* al-Tawhīdī saw an autograph of the *Inqādh* al *bashar* in his possession, and gave Miskawayh a copy of his *Safw* al-sharh-li-Isāghūjī wa-Qatīghūriyās; he refers to him as «our friend in al-Rayy», and gives an anecdote on his authority about the Ṣāhib's court. Abū al-Qāsim thus stayed on in al-Rayy after al-ʿĀmirī had apparently left; nothing more is known of him.(64)

Finally, al-Kutubī and Yāqūt report that Abū al-Faraj Ibn Hindū studied «ancient books» (kutub al-awā'il) with al-Amirī in Nishāpūr before moving on to do the same with Ibn al-Khammār (ca. 390/1000). (65) Ibn Hindū (d. 420/1029) is a well-known figure in medicine and adab, and he also wrote an Introduction to Philosophy, which has unfortunately not been found, as well as a gnomonological collection entitled al-Kalim al-rūḥāniya fī al-ḥikam al-Yūnāniya, which was published in Cairo in 1900. (66)

But the big philosophical event in Khurāsān in the years following al<sup>4</sup>Amirī's death was the appearance of Ibn Sinā. Ibn Sina was eleven years old when al-Amiri died; five years later he was reading in the Samanid library in Bukhārā, which al-'Amirī may also have used when he wrote al-Amad 'alā al-abad there a decade earlier. (67) Minovi has pointed out the one known reference to al-Amirī in Ibn Sinā's works, and it is harsh. In the Kitāb al-Najāt he refutes the opinion that the beings which move the spheres by being desired are bodies rather than separate Intelligences, «so that, for example, the inferior body would be like the prior, nobler body, as the ponderous (fadm)

tion in the universe. But it is the functional efficacy of the Promise that is stressed, rather than its literal truth-value, and al-Amiri elaborates on the argument already made in al-Mam bimanaqib al-Islam, that the sensual delights of the Quranic paradise can serve only as a representation to the limited human intellect of the incomprehensible pleasures that await the virtuous. The «revised version» of Islamic doctrine, purged of impossibilities, now asserts indeed that there will be a Final Resurrection, when souls are returned to their bodies, but emphasizes that these bodies will be made «pure and fine», and that the pleasures of the Afterlife will be intellectual, not natural. (60) As in al-l<am bi-managib al-Islam, no serious attempt is then made to demonstrate the superiority of this version to others (al-Amiri's audience would not, of course, be in urgent need of this); it is merely asserted. The work then concludes with a rather baroque ta'wil of the famous hadith of the seventy-three sects.

In summary, it would appear that al-Amiri agrees with al-Kindi in conceding crucial dogmatic points to Islam, but pushes his philosophical interpretations of them as far as he can; to avoid collision, he appeals in the end to the limitations of the limitations of the human intellect, and the impossibility of grasping the kayfiyat of the transcendent a philosophical bi-lā kayf.

al-Amiri seems to have sunk into relative obscurity rather quickly after his death. We know the names of a few of his pupils, but none are major figures. al-Tawhidi interlaces a chapter of quotations from al-Amiri's works with comments by Abū al-Nadr Nafis; I have found no other information on him. (61) Eelsewhere al-Tawhidi mentions that the Şāḥib Ibn Abbād (d. 385/995), successor to Abū al-Fath Ibn al-Amīd as wazīr in al-Rayy, obtained copies of al-Amiri's books from Abū al-Hasan al-Tabarī; al-Tabarī was the physician of Rukn al-Dawla (d. 366/ 976), the reigning Buwayhid amīr in al-Rayy during al-Ámirī's

tinction between the sensible and intelligible realms, and, especially, of the ethical consequences of this distinction. Most of this material is transparently Greek, mainly Platonic and Neoplatonic; (57) al-Amirī adds examples from Islamic praxis and generally «Islamizes» it.

There are also two extended digressions: a discussion of miracles and magic in chapter (12) and an extraordinary application of basic concepts of geometry and physics to metaphysics and theology in chapter 14. The former probably originates from a Greek proof of immortality (from the soul's ability to act at a distance), but al-Ámirī takes it as an opportunity to explain his theory of saintship, a theme also pursued elsewhere in the work. The latter is an illustration in miniature of the potential benefits of the secular sciences for religion.

A final proof of immortality is presented at the end of chapter 13 and in chapter 14. (58) The author then turns his attention to the philosophers' concept of the intelligible world, home of the soul after death (chapters 15-16), and the degrees of reward and punishment merited in the Afterlife (chapter 18). Chapter 17 interrupts with a sequence of Greek arguments against the view of the soul as a harmony, here directed against theMu<tazilites and «a group of the physicists», rather than its original target, the Pythagoreans. (59)

In chapter 19, al-Amiri gets down to the specifics of various views on the reward and punishment in a brief doxography, which concludes with a summary of the standard Islamic position. He then submits this Islamic account to an analysis, in order, he says, to show its «possibility», that is, rationality, and its superiority to alternative versions. Chapter 19 concludes with an argument for the possibility of an end to the world, and chapter 20 attempts to show the appropriateness of the Qur'anic Promise and Threat on the basic of man's posi-

ment can only be considered a kind of «gauge» (*iyār*) to help us appreciate what we cannot comprehend.(55) This answer goes a step beyond al-Kindī, who ultimately appeals to the omnipotence of God to justify bodily resurrection,(56) but only to appeal rather to the incomprehensibility of the transcendent.

Fortunately, we have in al-Amad 'alā al-abad a work devoted specifically to the question of the Afterlife (and containing a discussion of the temporal finitude of the world), where al-Amiri's ideas on the harmonization of philosophy and Islam are more fully worked out. The text is a kind of companionpiece to al-idām bi-manāqib al-Islām. Like the latter, it is directed to the religious classes, and attempts to justify philosophy and show how it may complement the religious sciences. But here the focus is on a single problem, and the proportion of specifically philosophical material is greater.

In his introduction, al-Amiri says that he decided to write on the Afterlife because of the controversy and confusion which surround the topic. But since his method is going to be philosophical, he begins with four introductory chapters meant to acquaint the reader with the Greek philosophers and to show that their beliefs were orthodox to the degree possible without a revelation of their own. In the course of this discussion, he menages to point out the utility and respectable antiquity of the secular sciences, as well as their «non-foreignness» (since they in fact originated in the Middle East), and to suggest some early connections between them and the prophetic tradition.

The philosophical discussion begins in chapter 5. In the following chapters, al-Amiri presents a sequence of proofs and fragments of proofs for the immortality of the soul, to which are added discussions of the soul's faculties, of the dis-

tain general ethical principles, it is too limited to know all the specifics of the actions most beneficial to man, or the specifics of such matters as the creation of the world and the circumstances of the Afterlife. Revelation supplies these deficiencies.(52)

In areas to which the intellect does not have access, says al-Amiri, it simply does not contradict revelation. As he puts it, «It is known that between that which is established by proof and necessitated by the intellect, and that which the true religion requires, here can be neither conflict (mudafa'a) nor opposition (inad).»(53)Like al-Ghazali a century later, he breaks down the secular sciences into their standard divisions, and absolves mathematics, physics, and logic of any inimical effects on religion. But rather than, like al-Ghazali, isolating certain points of indubitable opposition in metaphysics between philosophy and Islam, he merely asserts that the freedom from doubt which is the proper end of metaphysics represents the highest happiness, and that it is therefore *«impossible that* there be any opposition (inad) or contradiction (mudadda) between an enterprise whose results are of this nature and the religious sciences.» (54)

The resemblance of this point of view to that of al-Kindī is clear. Both emphasize the limitations of «human wisdom», or the human intellect, and give priority to «divine wisdom», revelation, or the religious sciences; and both deny the possibility of conflict between the demands of intellect and dogma. In al-Kindī's case this means affirming the temporal creation of the world and the resurrection of the body, and trying to justify them philosophically. Al-Amirī says nothing about the former in al-Mām bi-manāqib al-Islām, and offers only a quick summary of the latter, in which he affirms bodily resurrection, and the existence of sense-perception in the Hereafter, but adds that bodies there cannot be composed of perishable humors, and that the vivid Qur'anic descriptions of the Reward and Punish-

sophy in particular, to the religious establishment, and al-Jarīrī would not be interested in any distinctions in the means they found to do so. An investigation of the relationship between al-Amirī and the Ikhwān al-Ṣafā' would be a study in itself, and here I can only summarily say that, though both to a large extent shared a common «pool» of sources, there is nothing in al-Amirī's extant works indicating any sympathy for their general point of view. On the contrary, his attack on the Bāținīya is probably indicative also of his attitude towards the Ikhwān (if he knew them).

In referring to al-Amiri's books written in support of Islam, al-Jarīrī was certainly thinking of al-Mām bi-manāgib al-Islām, which is now available in Professor Ghurab's edition. (51) As mentioned above, the body of this work is a systematic comparison of Islam on various points with other religions, with demonstrations (seldom rigorous) of its superiority. The intended audience is clearly the religious establishment and pious middle class, and the important point being made is that philosophy not only need not be hostile to Islam, but can actually be useful in its support and defence. al-Amiri spells out his view of the relationship between the secular and religious sciences in the first chapters of the work, where he explains the virtues of both, and defends philosophy from attacks by pietists, as well as vice versa. He attacks a «group of philosophers» and «party of the Batiniva» for claiming that the intellectual has no need of fulfilling his religious obligations except insofar as this helps him to control the masses, and that knowledge should be pursued for its own sake rather than as a guide to correct action. Because action is superior to knowledge, the religious sciences are superior to the secular sciences; they are also superior because they are based on inspiration (wahy), and threfore they alone are safe from doubt. Furthermore, while the human intellect can supply us with cerarmy commander in Nīshāpūr; another he would attempt to gain favor with the masses by writing books in support (*nuşra*) of Islam. Yet despite that he was accused of heresy (*ilḥād*), and of (maintaining) the pre-eternity of the world, and of speaking about matter and form, time and space, and other such nonsense which was neither sent by God in His Book, nor recommended by the Prophet, nor pursued by his Community. Moreover, he used to converse intimately with every innovator, be receptive to every suspicious character, and address his speech to everyone who claimed (to have) an esoteric (meaning) for the exoteric and an exoteric for the esoteric.

But my opinion is that the authorities from whom he takes and borrows, like Aristotle, Socrates, and Plato, are a pack of infidels, who spoke in their books about «exoteric» and «esoteric» — and such (talk) is woven only by those who disparage Islam while hiding the suspicious (position) they are themselves in. 50

To some of these charges al<sup>5</sup>Amirī would certainly plead guilty. He certainly did speak of matter and form, time and space, and whether or not he believed in the pre-eternity of the world can be judged by the reader from the discussion in chapter 4 of al-Amad 'alā al-abad (p. 28f.). But he attacks the Bāținīya (cf. pp. 7, 17, 24f. below); and there is no supporting evidence elsewhere that al-'Amirī travelled as a fugitive, although anyone claiming to be a philosopher would inevitably have been subject to some hostility — from al-Jarīrī, for example.

It is also al-Jariri's rejection of philosophy in toto that leads him to link al-Balkhi and al-Amiri with the lkhwan al-Safa'. They all did share, as al-Jariri perceived, a sense of the urgency of the need to justify pursuit of the secular sciences, and philoexcept the literal meaning  $(z\bar{a}hir)$ , free of explanation (tafsir), interpretation (ta'wil), and ambiguity (mushkil);» he also refused to participate in the quarrels over the relative merits of the Prophet's companions, and between Arabs and Shu'ubi's, and buttressed his neutrality in all three questions with appropriate citations from Qur'an and hadith.(47) al-Tawhidi also praises the Nazm al-Qur'an, and declares that «no one else has managed to combine wisdom (hikma) and the sharia as he has.» (48)

We know nothing about al-Amiri's study under al-Balkhi except the bare fact, but his inheritance of this attitude is clear. We may remember al-Tawhidi's account, mentioned above, of hearing him discourse on the figh of wine-drinking in philosophical terms. (49) And he is linked with al-Balkhi in his attempt to harmonize philosophy and sharia in an interesting discussion, also reported by al-Tawhidi, on the Ikhwan al-Safa'. The passage in question occurs in the course of a violent attack on them by the arch-conservative al-Jariri (ca 360/1971), who considers their own claim to have reconciled philosophy with religion to be only a trick meant to undermine the authority of the sharia. After presenting a number of general arguments against the position of the Ikhwan, he adduces past cases of this «trick» (hila) having been tried — and failing. The first is al-Balkhi, who was guilty of saying that philosophy and the sharia were similar and complementary, like a mother and a wet-nurse; he was also a Zaydi Shi'ite. The second is Abu Tammam al-Naysaburi, also called a Shi'ite, about whom nothing else is known. The third is al-Amiri :

> ...And this is exactly the same thing al-Amiri attempted. But he was constantly expelled from one picce to another; his blood being sought, and his murder plotted. One time he would seek sanctuary at the court of Ibn al-Amid; another he would take refuge with the

infinity of the universe and denying the resurrection of the body, he came down unambiguously on the side of Islam. (41)

al-Balkhi seems to have attempted an even closer *rapprochement* between philosophy and Islam, although our evidence for his thought is every fragmentary. Today he is known primarily as a geographer, and only one non-geographical work of his is known to be extant; but he was a prolific writer in many fields, and in the list of over fifty of his works given by Yaqut geography occupies only a minor position. (42) So varied were his interests that medieval authors were unsure what to call him. In the *Fihrist* he appears among the *udabā*? with the comment that «in his compositions and compilations he followed the usage of the philosophers, but, as he resembled the *udabā*<sup>2</sup> and was closest to them, I have included him in this section of the book.» (43)

al-Tha'alibi praised al-Balkhi for his style (al-balagha walta'lif); another source calls him one of the three mutakallimun of the world (along with Ali b. Ubayda and al-Jahiz); al-Tawhidi says he was known in Iraq as «the Jahiz of Khurasan.» 44

al-Shahrastāni, on the other hand, includes al-Balkhi among the Islamic philosophers; and the titles of some of his works, as well as his relation to al-Kindi, certainly justify this appellation.(45) But at the same time, after an early flirtation with the Imāmīya, as well as what was seen as an excessive interest in astrology, he adhered to a Sunnism conservative enough to satisfy the 'ulamā' and fuqahā' of the day. The mutti of Balkh is reported to have said, «His doctrine is sound and his belief correct; nothing can be objected to in his religion (diyāna), unlike the generality of those who devote themselves to philosophy.» (46) al-Balkhi's Kamāl al-Dīn and Nazm al-Qur'ān are singled out for praise by the religious scholars. In the latter, we are told, «he kept aloof from what is said about the Qur'ān

al'Amiri valued his philosophical pedigree. In al-Amad ala al-abad (p. 21) he praises Abu Zayd for his erudition, but reserves his highest praise - the title «hakim» - for al-Kindi. Even if we cannot speak of a «school» of al-Kindi in any institutional sense, there certainly existed a consciously maintained Kindi tradition for over a century after the philosopher's death. (40) And there is abundant evidence in al-Amiri's preserved works, besides his interest in comparative religion, for his adherence to a Kindian madhhab. This extends from specifics such as his positive attitude towards astrology and rejection of alchemy, to the general shape and texture of his Neoplatonic system, which, like al-Kindi's, betrays strong influences from Proclus, as well as from Philoponus. (The association of a hierarchy of Intelligences with the spheres, known from al-Farabi and Ibn Sînâ, is absent in al-Amiri as in al-Kindi.) al-Amiri's vocabulary and style reflect the standardization of philosophical language which had been achieved since al-Kindi's time, but he seems to follow al-Kindi's penchant for staving close to his sources, and this results in occasional anachronisms.

important link to al-Kindi is in al-Amiri's most But his attitude towards Islam. the and towards crucial problem of reason and revelation. It is well known that al-Kindi was on this question relatively «conservative» (relative, that is, to al-Farabi and Ibn Sina, whom scholars seem to have chosen, not entirely justifiably, as the standard representatives of mainstream Islamic philosophy). al-Kindi made a distinction between «human knowledge», acquired through effort, and a higher «divine knowledge», represented by revelation, and in principle he refused to recognize any conflict between the two. Where in fact the philosophical tradition notoriously clashed with Islam, as it did for example in maintaining the temporal

Saada wal-isad has been thoroughly studied.(34) In particular, the identification of the Hakim al-Islam and al-Arif, both quoted in al-Saada wal-isad, might provide evidence on its authorship.

If al-Sáada wal-isáad is al-Amiri's, then so must be the Minhajal-din, which al-Kalabadhi attributes to Abu al-Hasan b. abi Dharr, and from which he quotes a verse by al-Shibli. al-Kalabadhi also gives an exegesis of a hadith qudsi by Ibn abi Dharr.(35) If it is al-Amiri's, this work might be identical to al-Nusk al-aqli wal-taşawwut al-milli, or else an early work omitted, like al-Sa'ada wal-isáad, from the list in al-Amad ala al-abad.

#### al-Amiri and Philosophy.

The most striking fact about al-Amiri's list of his works is how many of them deal with religious topics. The first four are specifically on religion; the next one apparently dealt with ethics; then follow two on the important kalam topic of predestination. Al-Amiri's concern with religion extended beyond Islam. al-l'lam bi-manaqib al-Islam is largely a programmatic comparison of Islam with Judaism, Sabianism, Christianity, Zoroastrianism, and polytheism, and there were apparently further discussions of these religions in both al-Ibana an ilal aldiyana and al-Irshad li-tashih al-itiqad.(36) al-Amiri probably inherited this interest in comparative religion from his shaykh al-Balkhi, who wrote a work entitled Sharai' al-Abu Zavd adyān; (37) and al-Balkhi may in turn have being following the lead of his own teacher, al-Kindi. We know that al-Kindi wrote refutations of the Manichaeans and Dualists, and according to the Fihrist he was also the direct source for the epistle on the Sabians by his pupil Ahmad b. al-Tayyib al-Sarakhsi (d. 286/ 899).(38) Another sometime pupil of al-Kindi's and compatriot of Abū Zavd's, Abū Mashar al-Balkhi (d. 272/886), wrote a history of the temples of the world.(39)

text, which he says come from a copy made about the turn of the century, when the manuscript was still in Egypt. One of these contains the invocation to the work, with the author's full name. In the published text this is Abû al-Hasan Muhammad b. Yûsuf babi Dharr, but a gloss gives the original reading (and this must mean the manuscript) as Abū al-Husayn Yûsuf b. abī Dharr. «al-Husayn» can easily be corrected to «al-Hasan» to agree with the shorter citation of the name in the body of the text, but the displacement of the *ibn* is more difficult.

I have found no strict parallels in text between al-Sa'âda wal-is'âd and al-Amirî's extant works. Miskawayh's anthology of quotations from al-Amirî has one verbatim parallel to al-Sa tâda wal-is'âd; but this is in fact a famous definition from Aristotle.(32) The context of this definition is also very similar in meaning in the two cases, but the actual wording is quite different. Of possible significance is the fact that the mysterious al-Arif quoted four times in al-Sa'âda wal-is-âd is also quoted by al-Amirî apud Miskawayh.

In general, a strong interest in Greek ethics, particularly the Nicomachean Ethics, and abundant use of both Plato and Aristotle, with a late-Neoplatonic coloration, are characteristic of both al-Âmirī and al-Saʿáda wal-Isʿād. On the other hand, al-Saʿāda wal-isʿād lacks al-Âmiri's characteristic catch-phrases, but this means very little, given the doxographical nature of the work.

Much of this evidence makes tolerable sense if we suppose, as Rosenthal has suggested,(33) that al-Saʿada wal-isʿad is a very early work of al-ʿAmirī's. Arberry's identification of the «recent philosophaster» (báḍ al-ḥadath min al-mutafalisifin), mentioned in the text, with al-Fārābī would be in harmony with this, especially as al-ʿAmirī never mentions al-Fārābī by name in his extant writings. The Yūsuf b. abī Dharr remains a problem, however, and perhaps the question should be left open until alFinally, a number of recent scholars have assigned to al-'Amirî the Kitâb al-Sa'âda wal-is-âd fi al-sîra al-insânîya. Some clarification of the history of scholarship on this work should perhaps be made here. The manuscript, which is now in the Chester Beatty collection, was first described by Muhammad Kurd 'Alī in 1929.(28) It is incomplete at both ends and has two internal gaps. The title is given several times in headings of subsections, one of which also gives the author as Abû al-Hasan b. abî Dharr. (29) In form the work is a doxography on ethics and politics, with quotations from Greek, Persian, and Islamic authors, bridged by comments and interpretation's either given in first person or attributed to Abû al-Hasan. The longest quotations come from Plato (especially the Republic) and Aristotle (especially the Nicomachean Ethics).

No biographical information on Abû al-Hasan b. abî Dharr has been found. Arberry, however, pointed out that no author later than the early fourth-/tenth century is quoted in the text. The quotations from such sources as the *Khuday Name* and *the Jâvidân Kherad* suggested to him a Persian milieu where a notable library might include the very broad collection of sources appearing in the work — for example, the Samanid court.(30) Minovi then identified the author as al-Amiri, without, however, indicating that he was the first to do so or presenting an explicit argument for the attribution. The theory is clearly lent support, however, by the fact that al-Amiri's master, Abu Zayd al-Balkhî, and al-Balkhî's master, al-Kindî, are both quoted in *al-Sa'āda wal-is'ād* several times.(31)

Minovi then published the text — in the form, however, of a facsimile of a copy he had himself made from the manuscript. He did not retain the original pagination (as is clear from references in the article by Kurd 'Ali), nor is it clear which marginal corrections are due to him, and which are original to the manuscript. Furthermore, he has added two folios to the with the single exception of al-Nusk al-aqli wal-tasawwuf almilli. (24)

We have no clear evidence for the identity of any of the rasâil or works in Persian to which al-Amirî refers. Three of the commentaries may, however, be identified :

Sharh kitâb al-burhân li-Arisțațâlîs, referred to twice in al-Ibșār wal-mubsar (pp. 3, 12).

- Sharh kitâb al-nats li-Aristatâlîs, referred to once in al-Ibsâr wal-mubsar (p. 5).
- Commentary on Aristotle's Categories. M. Türker has recently published a text entitled Tafsîr ma'anî alfâz Arisţuţâlîs fi kitâb al-maqûlât, epitomized by a certain al-Wâhibī.(25) The work presents interpretations of selected passages from the Categories, attributed to a large number of commentators both Greek and Arabic. The latter include al-Fârâbî, Abû Jáfar al-Khâzin, Abû Sulaymân al-Sijistânî, and others, but the latest and most often cited author is al-Ámirî. The comments attributed to him certainly go back to a full commentary on the Categories, which is presumably the source also for al-Tawhīdi's quotation of al-Amirî's definition of the Greek word qatighuriyus (katyjopla(s) .(26)

Also missing from the list in *al-A mad 'alā al-abad*, but perhaps to be considered a «short treatise», is the *Fusûl fi al-maʿalim al-il̂ahiya*, preserved in the Istanbul manuscript Es´ad Efendi 1933 (fols. 110a-120b). The manuscript is undated, and there is no colophon. The author's name appears clearly at the beginning, as Abû al-Hasan Muḥammad b. Yûsuf al-Ámirî; both the style and the content of the work confirm its authorship.(27) Of al'Ámiri's family origins we know nothing. His *nisba* may be from an Arab tribe, but it could also come from a recent ancestor named 'Amir. He is often called a Nishāpûri in the secondary literature, but this is not justified by the sources. From a chance reference in Yâqût's *Buldân*, we can infer that he was married and had at least one child: Yâqût's example of a person named from the village of Khashindiza (near Nasaf, in Transoxania) is Ismäil b. Muhrān al-Khashindizî, the son-inlaw (khatan) of Abû al-Hasan al'Âmirî.(22)

#### The Works of al-Amiri

We are fortunate in possessing in al-Amad ala al-abad a list from al-Amirî himself of his major works.(23) Since al-Amad ala al-abad was written only six years before the author's death, this list is probably fairly comprehensive, although it does not include short treatises (rasâ'il wajîza), commentaries, or works in Persian. Of the seventeen works listed, four are known to be extant. These are :

- al-Hâm bi-manâqib al-Islâm, MS Istanbul, Râġib Pasha 1464 (dated 525 h.), fols. la-28a; ed. Ahmad 'Abd al-Ḥamīd Ghurâb, Cairo, 1387/1967.
- Inqādh al-bashar min al-jabr wal-qadar, MS Princeton 2163 (393B) (dated 592 h.), pp. 26-76.
- al-Taqrîr li-awjuh al-taqdir, MS Princeton 2163 (393B), pp. 1-25.

al-Ibşâr wal-mubṣar, MS Cairo, Taymuriyya hikma 98, pp. 1-22.

Of the remaining thirteen, nine are referred to by al-Amiri elsewhere in his preserved works; four are otherwise unknown. Later authors attribute to al-Amiri no titles not included in this list; all references, in fact, are to the five preserved works, al-Amirî was understandably embittered by indignities such as this. On his return to Khurasan, he reported that the Iraqis were elegant on the surface, but gross and hypocritical underneath, and disdainful of non-Iraqis generally and Khurasanis in particular. The best thing for a man, he maintained, is to be an Easterner in substance and an Iraqi in form; he thereby combines the solidity of the Khurasani with the elegance of the Iraqi, avoiding the uncouthness of the former and the frivolity of the latter. (17)

It seems unlikely that al-Amiri retained the favor of Abu al-Fath after his Baghdad experiences. We do not know if he accompanied the wazir back to al-Rayy in 365/975; Abu al-Fath was murdered a year later. In any case, al-Amiri was back in the Nishapur area by about 370/980.(18) The only information we have for his later years is the little that can be gleaned from his own extant works. He seems to have formed (or possibly revived) connections with the Samanid court in Bukhara. (18a) His al-Tagrir li-awjuh al-tagdir must have been written soon after his return from the West, for it is dedicated to Abû al-Husayn 'Abdullah (text: 'Ubaydullah) b. Ahmad, who can be identified as Abu al-Husayn al-Utbi, wazir in Bukhara to the Samanid Nuh II from 367/977 to about 372/982. (19) (This is the same man to whom Abu Abdullah Muhammad b. Ahmad al-Khwarazmi dedicated his Mafatih al-ulum.(20) al-Amad ala alabad, which has no dedication, was, according to its colophon, completed in Bukhāra in 375/985. Finally, al-Islām bi-managib al-Islâm is dedicated to «Abu Nasr», who is called «al-shaykh al-fadil» and «al-shaykh al-ra'is». This is probably either Abu Nasr al-Utbi, maternal uncle of the historian of the same name, kinsman to the wazir, and himself sahib al-barid in Nishapur in 372/982; or Abu Nasr Ahmad b. 'Ali al-Mikali, the ra'is of Nishapur, a man praised for his learning by the historian al-Uthi the adib al-Tha 'alibi, and others (21). As stated above, al-Amiri died in Nishāpūr in 381/992.

arriving in al-Rayy, although possibly true, is unsupported in other sources. (11a) Al-Tawhidi says he met al Âmirî twice in Baghdad, in 360/970 and again in 364/974. (12) Since Ibn al-'Amid died in 360/970, the first of these visits must have been from al-Rayy — perhaps in fact subsequent to the wazir's death. On this occasion, al-Tawhidi mentions only that he saw al Âmirî discoursing on the permissibility of wine-drinking in a gathering of *fuqaha*, and was charmed by his manner of discussing figh in philosophical terms. (13)

From Baghdad al-Amiri probably returned to al-Rayy, where Ibn al-Amid had been succeeded by his son Abu al-Fath Dhu al-Kifâyatayn (d. 366/976). At any rate, when Abu al-Fath was sent to Baghdad four years later, al-Amiri was in his company. The visiting wazir held salons for the various leading lights of the city, assigning different nights to fugahâ,' udabâ,' mutakallimun, and mutafalsifun. al-Tawhidi reports being personally impressed by al-Amiri's exchanges with the Baghdadi philosophers, but the latter did not share his enthusiasm; they gave al-Amiri a very cold reception, and al-Tawhidi castigates his friends for their bad manners and their parochial hostility to anyone not from the capital. (14) Elsewhere, however, he explains al-Amiri's unpopularity as due to his own harsh manner and lack of polish (15) The one illustration al-Tawhidi gives of this friction is an account of al-Amiri's encounter with Abu Sa'id al-Sirafi (d. 368/979), the leading grammarian of the day, in one of Abû al-Fath's salons. Al-Amirî asked the great man about the nature of the «bi» in the basmala; insulted by the triviality of the question, Abu Sa'id replied with a witty, and withering, verse on the superiority of silence to foolish talk. Abu al-Fath immediately capped this with other verses to the same effect. Abu Sa'id later told al-Tawhidi that this encounter was even more acrimonious than his earlier celebrated debate with Abu Bishr Matta b. Yunus (d. 328/940). (16)

this man, who appeared out of nowhere, approached him with the grossest flattery, saying he had come to him from Khurasan to study the science of mechanics. Ibn al-Amid responded, equally fulsomely, that he was as much in need of studying metaphysics with al-Amirî as was the latter in need of him for mechanics. According to al-Tawhidi, neither knew anything of either science.(9) By contrast, Miskawayh's own account of al-Amiri's arrival at court occurs in a long encomium of the wazir:

> ...As for logic and the philosophical sciences, especially metaphysics, no one in his day dared claim (any knowledge of) them in his presence, except as a student hoping to benefit from him, not as a scholar. I saw Abû al-Hasan al-Âmirî in his presence — he had arrived from Khurasan, having gone to Baghdad and returned, in his own view, a complete philosopher, and he had grown old writing commentaries on the books of Aristotle. But when he discovered the extent of the master's knowledge of the sciences, his quick mind, and his good memory, he knelt before him and resumed his studies with him; having considered himself someone to be learned from, he now studied with him a number of abstruse (mughtaliqa) books...(10)

Both of these accounts have reasons for belittling al-Amiri's abilities, but they do give us an idea of the cordiality of his relations with Ibn al-Amid. This would have given him access to the wazir's library (where he must have dealt with Miskawayh professionally in any case), as well as an introduction to other scholars at the court. One of these, the astronomer Abû Ja'far al-Khazin (ca. 340/951), had been an associate of al-Amiri's master al-Balkhi; perhaps he had something to do with al-Amiri's arrival in al-Rayy.(11)

Miskawayks assertion that al-Amiri was in Baghdad before

Khuråsån and spent most of his life there,(4) but extant Khurasani sources tell us little about him. He was not given an entry in the *Ta'rīkh Naysâbûr* by Ibn al-Bayyi' al-Hākim al-Naysâbûrî (d. 405/1014), and it is only by a lucky chance that al-Hākim preserves for us the date of his death. In his biography of the famous Qur'an reader Abû Bakr Ahmad b. al-Hasan b. Muhrān, he remarks that both Abû Bakr and al-Âmirî died in Nishapur on the same day, 27 Shawwāl 381 (6 January 992). He adds that Abû Bakr appeared to a friend on the night he was buried, and, being asked how he fared, replied that God had set al-Âmirî before him and said «This is your ransom from the fire.»(5) Since we know from al-Amad alā al-abad itself that al-Âmirî studied under the famous Abû Zayd al-Balkhī (d. 322/934), (6) he must have lived to a good age. But besides this discipleship to al-Balkhī, we know nothing of his early years.

al-'Amiri did spend a number of years (ca. 350-365/96/-976) in the West, in al-Rayy and Baghdad, and about this period of his life, thanks largely to al-Tawhidi, we are somewhat better informed. (7) in his Kitâb al-'Imta wal-muanasa, al-Tawhidi speaks regretfully of Miskawayh's failure to take advantage of the opportunity to benefit from his association with various phiolosophers during his stay in al-Rayy as librarian to the wazir abu al-Fad! Ibn al-Amid (d. 360/970); for example, he did not «take a single word from» al-'Amiri, although the latter resided in al-Rayy for five years together. (8) We know that al-Amiri was in fact patronized by Ibn al-Amid, but unfortunately our only sources on their relationship - al-Tawhidi and Miskayah — are both highly tendentious. al-Tawhidi, in his Akhlag al-Wazīrayn, which is an attack on Ibn al-Amīd's and on al-Sahib Ibn 'Abbad (d. 385/995), disparages Ibn al-'Amid's reputation as a generous patron of culture by examining his protégés one by one. Miskawayh (for example, was not a protégé but an employee — at a pittance, at that. True, the wazir did give al-Amiri «a little bit», but that was only because

shorter treatises, were published by 'Abd al-Rahman Badawi in Tehran in 1974.(2) But much material remains in manuscript. And the Baghdadi orientation of al-Tawhidi has distracted scholars from the philosophical activity in Iran, especially eastern Iran, in this period, despite the fact that it constitutes the immediate background for Ibn Sina.

According to al-Tawhidi, the leading philosopher in Khurasan in his day was Abu al-Hassan al'-Amiri, with whom he became acquainted during two visits by the latter to Baghdad. There are at least six works by al-'Amiri extant in manuscript, but until now only one of these, al-Mam bi-managib al-Islam, has been published.(3) The text edited here, al-Amad 'ala al-abad, was his most influential work. In its attempt to give a philosophical account of the immortality of the soul and the conditions of the Afterlife, it both illustrates the breadth of al-Amiri's knowledge of Greek sources and elucidates his particular approach to the problem of reconciling philosophy and revealed religion. The long historical discussion of the Greek philosophers prefacing the work, which was later incorporated into the Siwan al-hikma and from there much copied, represents an important strand in the transmission of the Greek doxographical tradition into Arabic. I hope that publication of this edition will stimulate increased scholarly interest in an important and unjustly neglected figure in the Islamic philosophical tradition.

Because I am preparing a full-length study of Al-Amad 'alā al-abad in English, I will restrict this introduction to a sketch of the life and works of the author, and some comments on his general philosophical stance, without attempting a detailed analysis of the text itself.

#### The Author

Abu al-Hasan Muhammad b. Yusuf al-Amiri was born in

#### INTRODUCTION

The history of philosophy in the early centuries of Islam is still very imperfectly known. Modern scholarship has tended to concentrate on the major figures, al-Kindî (d. ca. 261/873), al-Fârâbì (d. 339/950), and Ibn Sînâ (d. 428/1037, and on the translation activities which made fundamental Greek works accessible to users of Arabic. But the more general lines of development of philosophical thought are by no means clear. For the fourth/tenth century, in particular, the massive impact of Ibn Sînâ has had a distortive effect on both the preservation of the tradition and the views of modern scholarship. Because Ibn Sînâ had little use for any of his predecessors except al-Farabi, the works of other fourth/tenth-century philosophers have largely perished, and only in recent decades have scholars begun to exploit what materials remain, and to appreciate the importance of a number of thinkers who were perhaps more characteristic of the period than was the somewhat peripheral al-Fârâbî.

The publication of the works of al-Tawhīdī (d. 414/1023), with their vivid sketches of the philosophical circles and salons of Buwayhid Baghdad, has stimulated interest in such major figures as Miskawayh (d. 421/1030) and Abû Sulayman al-Sijistânî (d. ca. 390/1000). Most of Miskawayh's extant works have now been published, and have been the subject of a number of studies by Mohammed Arkoun and others.(1)Abû Sulaymân's *Siwân al-hikma*, preserved in epitome, as well as three of his



XV Bahmanyâr Ibn Marzbân :

Kitâb al - Taḥsîl Persian Translation entitled Jâm - i - Jahân Numâ, ed. by A. Nûrânî and M. T. Danishpazûh (In Preparation).

XVI Ibn - i Miskawayh : (932 - 1030).

Jâvîdân Khirad, Translated into Persian by T.M. Shushtarî, edited by B. Thrivatian with a French Introduction by M. Arkoun (Tehran 1976).

XVII M. Mohaghegh

*Bîst Guftâr*, Twenty Treatises on Islamic Philosophy, Theology, Sects, and History of Medicine with an English introduction by J. Van Ess (Tehran, 1976).

XVIII A. Zurûzî (ob. 1841).

Anwâr - i Jaliyyah, Persian text edited with Persian Introduction by S. J. Ashtiyânî, and English Introduction by S. H. Nasr (1976).

XIX A. Jâmî, (1414 - 1492).

al - Durrat - al Fâkhırah, edited with an English introduction by N. Heer, (under print).

- XX Asîrî Lâhijî (ob. 1506).Dîwân, edited by B. Zanjânî, with an English introduction
- by N. Ansârî (Tehran, 1978).
  - XXI Nâsir i Khursav (1004-1091).

Diwân, edited by M. Mohaghegh and M. Minawî (Tehran, 1978).

XXII A. M. Al-Amirî al-Nîshâbûrî (ob. 992).

Al-Amad 'alâ al-abad, edited with English Introduction by Everet K. Rowson (Beirut, 1979).

VI N. Râzî (Pl. 13th century) :

Marmûzât - i Asadî dar Mazmûrât - i Dawûdî

Persian text edited with Persian introduction by M.R. Shafi'î Kadkanî, and English introduction by H. Landolt (Tehran, 1974).

VII Mîr Dâmâd (ob. 1631) :

al - Qabasât

Vol. I : Arabic text edited by M. Mohaghegh, A. Mûsavî Behbahânî, T. Izutsu and I. Dîbâjî (Tehran, 1977).

VIII Collected Papers on Logic and Language

Edited by T. Izutsu and M. Mohaghegh (Tehran, 1974).

IX Henry Corbin Festschrift

Edited by Seyyed Hussein Nasr (Tehran, 1977).

X H.M.H., Sabzawârî :

Sharh - i Ghurar al - Farâ'id or Sharh-i Manzûmah

Part One «Metaphysics» Translated into English by T. Izutsu and M. Mohaghegh (New York, 1977).

XI T. Izutsu :

An Outline of Islamic Metaphysics, on the Basis of M. Ashtiyânî's Commentary on Sabzawârî's Sharh - i Ghurar al - Farâ'id (in Preparation).

XII Mîr Dâmâd :

al - Qabasât

Vol. II : Persian and English introduction, indices and commentary and variants by T. Izustu, M. Mohaghegh, A Mûsavî Behbahânî, and I. Dîbâjî (In Preparation).

XIII A. Badawî :

Aflâtûn fi al - Islâm : Texts and notes (Tehran, 1974).

XIV M. Mohaghegh : Fîlasûf - i - Rayy Muhammad Ibn - i - Zakariyyâ - i - Râzî (Tehran, 1974).

#### WISDOM OF PERSIA

General Editors : M. Mohaghegh and C. J. Adams

I H.M.H. Sabzawârî (1797 - 1878).

Sharh - i Ghurar al - Farâ'id or Sharh - i Manzûmah

Part One : «Metaphysics», Arabic text and commentaries, edited with English and Persian Introduction and Arabic-English glossary, by M. Mohaghegh and T. Izutsu (Tehran, 1969).

II M.M. Ashtîyânî (1888 - 1952).

Ta<sup>e</sup>liqah bar Sharh - i Manzûmah («Commentary on Sabzawâri's Sharh - i Manzûmah»)

Vol. I : Arabic text edited by A. Falâtûrî and M. Mohaghegh, with an English introduction by T. Izutsu (Tehran, 1973).

III M.M. Ashtîyânî

Ta'ligah bar Sharh - i Manzûmah

Vol. II : Persian and German Introductions, indices and commentary, by A. Falâtûrî and M. Mohághegh (under print).

- IV Collected Papers on Islamic Philosophy and Mysticism Edited by M. Mohaghegh and H. Landolt (Tehran, 1971).
- V N.A. Isfarâyinî (1242 1314) :

Kâshif al - Asrâr

Persian text edited and translated into French, with French and Persian introductions by H. Landolt (ready to appear).

#### XXII

# **WISDOM OF PERSIA**

#### -SERIES-

### OF TEXTS AND STUDIES PUBLISHED

by

The Institute of Islamic Studies McGill University, Tehran Branch

**General Editors** 

#### MEHDI MOHAGHEGH

#### **CHARLES J. ADAMS**

Professor at Tehran University, Professor at McGill University, Canada Research Associate at McGill University Director of the Institute of Islamic Studies

Institute of Islamic Studies, McGill University Tehran Branch P.O. Box 14/1133

### McGILL UNIVERSITY, MONTREAL, CANADA INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES, TEHRAN BRANCH

In Collaboration

With

Tehran University

## AL-AMAD ALA AL-ABAD

By

Abu al-Hasan Muhammad ibn Y ûsuf

Al-Amirî Al-Nîshâbûrî

(D. 992 A.D.)

edited by

E. K. ROWSON

Dar al-Kindi, Beirut 1979



McGILL UNIVERSITY, MONTREAL, CANADA INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES, TEHRAN BRANCH

In Collaboration

With

**Tehran University** 

## AL-AMAD ALA AL-ABAD

### By Abu al-Hasan Muhammad ibn Yûsuf

Al-Amirî Al-Nîshâbûrî

(D. 992 A.D.)

edited by E. K. ROWSON

Dar al-Kindi, Beirut 1979